Silling
1

Delftse Universitaire Pers



Silling
1







Silling
1

Studenteneditie

Delftse Universitaire Pers / 1982



Silling

tijdschrift in boekvorm
verschijnt twee maal per jaar

Redaktie:
Maurice Nio
Lars Spuijbroek
Gertjan Vlot
Chris Zaal

Redaktieadres:
Le Fevre de Montignylaan 56, 3055 NE Rotterdam

Druk: Princo B.V., Culemborg
Zetwerk: Bestenzet, Zoetermeer

Copyright © 1982 by Delft University Press, Delft, The Netherlands.

No part of this book may be reproduced or transmitted in any form or by any means, electronic or
mechanical, including photocopying and recording, or by an information storage or retrieval
system without written permission from the publisher Delft University Press, Mijnbouwplein 11,
2828 RT Delft.

Met dank aan Editions Galilée en Editions de Minuit



INHOUD

Kees Vollemans
De gemasseerde Koning

Dr. von Kerschensteiner
Sektierapport over het lijk van de Koning

Agnes Schreiner, Kees Vollemans

Ontstoken Majesteit

Ogen heeft het beeld van de mens, daarentegen licht de maan
Koning op stelten

von Gudden
Gutachtenrapport

Jan de Heer
Een voorgeschiedenis
Zo’n monstrueuze vergroting II

Jean Baudrillard

De trompe ’oeil of de betoverde simulatie
I’ll be your mirror

De dood in Samarkand

Het geheim en de uitdaging

De beeltenis van de verleidster

De ironiese strategie van de verleider

De angst verleid te zijn

Gijs Wallis de Vries
voor Holderlin

Jan de Graaf, Wim Nijenhuis
Het verzet verzet

Eric Bolle

Waren, woorden, lichamen

Gesteld dat de waarheid een vrouw is...
Hoe is het kind iiberhaupt mogelijk?
Het einde van de identiteit

Arie Graafland
Versailles of de onderwerping van Circe

Jean Baudrillard
Desert for ever

10
13
21

25

45
50

54
59
65
68
73
82
97

105

116

123
129
135
143

151

162






Agnes Schreiner - Kees Vollemans

DE GEMASSEERDE KONING

Precies honderd jaar geleden, de 12de november 1880, vond Wagners
laatste privé-auditie voor koning Ludwig I van Beieren plaats. Lang had de
sprookjeskoning op de zwanezang van de Lohengrin-komponist moeten
wachten. Aangespoord door zijn mecenas, had Wagner in 1865 (het jaar na
hun verrukkelijke ontmoeting) het prozaontwerp voor de Parcifal uitgeschre-
ven. Ludwigs verzaliging had geen grenzen gekend: *“O Parcifal, heer, wanneer
zult ge geboren worden? - Ik aanbid haar, deze hoogste liefde, het verzinken,
het opgaan in het smartelijk lijden van de medemens! - Hoe heeft deze materie
mij geroerd - ja deze kunst is heilig, is zuiverste, verhevenste religie.”

De enscenering van de 12de november gold het voorspel van de Parsifal.
Plaats van handeling: de Residentie te Miinchen. Kronikeur: de schilder Franz
von Lenbach.

“De uitvoering was op een namiddaguur gepland, en slechts Cosima
Wagner en enkele getrouwen, waaronder Lenbach, mochten - onzichtbaar
voor de koning - de muzikale gebeurtenis bijwonen. Klokslag het moment
waarop Ludwig II had toegezegd te verschijnen, stond de meester aan de
dirigentenlessenaar; minuut op minuut vergleed, de koningsloge bleef leeg. Bij
herhaling kon men Wagner naar zijn horloge zien grijpen; dan onderhield hij
zich met de eerste violist, en daarbij wendde hij zich voortdurend naar de grote
loge in het midden. De koning scheen vandaag vergeten te zijn, dat stiptheid de
hoffelijkheid van zijn kant was. De meester mocht toch aannemen dat zijn
grote mecenas nauwelijks het ogenblik kon afwachten waarop hij hem zijn
laatste woord zou openbaren - en nu liet hij meer dan een kwartier op zich
wachten, zodat de onrust van de dirigent zich van het hele orkest meester
maakte. Eindelijk kwam er leven in de hofloge, lakeien kwamen in de weer, en
toen Ludwig II verschenen was en plaats had genomen, tikte Wagner op de
lessenaar en het voorspel begon. De koning was door het in zijn soort unieke
muziekstuk overweldigd, en net als iemand die lang op de eerste teug heeft
moeten wachten, werd ook hij aangegrepen door het verlangen naar nog zo’n
genieting. Een minder fijngevoelig komponist dan Wagner zou zich over de
wens van de koning om een da capo-uitvoering te krijgen, hebben verheugd;

1



hem echter kwam de herhaling als een protfanatie voor, en niet dan met
innerlijke tegenzin nam hij voor de tweede keer de dirigeerstok op, om aan het
hoge bevel tegemoet te komen. De begeestering van de koning was na de
tweede uitvoering nog hoger opgelaaid; ze vond echter een Wagner nog meer
bevreemdende uitdrukking in het verlangen om - ter vergelijking met Parsifal
- nu ook nog de Lohengrin-ouverture voorgespeeld te krijgen. Dat werd
Wagner, aan wiens zenuwstelsel die dag al hoge eisen waren gesteld, nu toch te
veel. Hij gaf de dirigeerstok aan de kapelmeester af en verliet het orkest.”

De in het Bayreuthprojekt met sukses bekroonde muziekdramatiese
onderneming verenigt emotionele opwinding en politieke realiseringswil. De
laatste werd door Ludwigs dwingende prolongeringswens geprofaneerd. Hei-
lig was voor Wagner het eenheid stichtende evenement van de toekomstmuzi-
kale elektrisering, de binding van het publiek; wat hij bij de koning aantrof was
daarentegen de lust die niets wil dan Ewigkeit. De lust die niets dan, nouja...
tiefe, tiefe Ewigkeit. De lust om massa te worden, zonder ophouden prikkels
op te nemen - zonder ze ooit in een waardevol en toekomst scheppend
antwoord terug te zenden. Ludwig randde het politieke streven van de
komponist aan, door deze onmiddellijk en schaamteloos te konfronteren met
het eindprodukt van zijn plan: logge massa, eeuwig smekend om het da capo.

Geen ergere bedreiging voor Richard Wagner dan de liefde van Ludwig
I1. Niet omdat de schijnwereld van het gevoel, waarin de koning zich ophield,
simpelweg “ireéel”” zou zijn - maar omdat ze een overdosis aan realisering in
het geweer bracht: dat élles gevoel moest worden, alles betasting en impuls,
behoorde toch tot de geniale intuities van de toondichter? Dat de diep in de
klanken huizende masserende geste zulk een skandaleus-omvattend effekt zou
hebben - daarop had het genie geen weerwoord. De toekomst bleek met het
verval samen te zweren, dat was het ondraaglijke aan Ludwigs zware genieten-
de lichaam.

Reeds als twaalfjarige las Ludwig Wagners Das Kunstwerk der Zukunft
en Zukunftmusik. In een brief van 5 mei 1864 schrijft hij aan Wagner:
“Onbewust was u vanaf mijn prille jongelingsjaren de enige bron van mijn
vreugde, mijn vriend, die mij als geen ander tot het hart sprak, mijn beste leraar
en opvoeder.” In een brief aan de zanger Ludwig Schnorr von Carolsveld (20
mei '64) wordt dit door de komponist bevestigd: “Hij kent mijn werken en
geschriften zoals misschien geen ander het doet, hij is mijn leerling.”

Ludwig is een modern koning, juist als eksakte antipode van de demokra-
tiese burgerkoning. Hij is de Vorst die zijn waarheid in het Imaginaire zoekt,
die zijn kastelen als sprookjes ensceneert, en als leraar - als beste en enige
opvoeder - een musikus kiest. De muziek zelf, de “wonnige” klank, is zijn
(op)voedster - ook als koning en komponist tegenstanders worden; zij is de
vrouw waaraan hij trouw blijft en die alle sprookjes als koningskinderen in
zich meedraagt.

Een modern koning is Ludwig ook hierin, dat hij zijn dichterkompo-

nist geen moment als onderdaan wenst te behandelen. Wagner schrijft aan
Schnorr: “Ik heb geen titel, geen funktie, geen verplichting: ik ben niets dan

2



Richard Wagner.”” Geen nomenklatuur, geen hiérarchiese positie, geen rituele
regel: de muziek onttrekt zich aan iedere orde (verdelgt de Revolutie — en dus
ook de muziek - volgens Wagners eigen zeggen niet de orde der dingen?), want
zij is wat Gorters Balder - alsof hij Schopenhauer had gelezen - erover zegt:

“die heeft met alle dingen
Niets meer gemeen, en alle vreemde zinnen
Zijn blind voor haar, geen vormen en geen kleur
Heeft zij, zij is de lucht gelijk in heur
Afwezigheid voor ’t oog en schijnarmoede.
Zij is de liefste, allerliefste, moeden
Die zich moe leefden aan het zien en smaken
Der volle wereld, drinken haar en raken
Haar soms met lippen, willen haar altijd -

Zij geeft van alles hun vergetelheid.”

Aan het zoeken van die vergetelheid - het Vergessen dat in de Tristan
“Grund Thema” is - is Ludwigs liefde voor Wagner gewijd. De massage die hij
in het gezelschap van de toondichter zoekt, wordt door Wagner prachtig
beschreven: “Zijn wondermooie fysionomie wordt diepste smart en hoogste
vreugde, al naar gelang ik zijn gemoed stem.”(Brief aan Mathilde Maier, 18
mei 1864). De koning laat zich door Wagner stemmen zoals deze als dirigent
zijn instrument het orkest tempert, als regisseur de teatrale omgeving, en als
akoesties designer zijn gehoor.

Ludwigs politiek is er een van de verbeelding: de enscenering van het
sprookje, Beieren als één grote Efteling — waarbij banale, triviale, massale
kwaliteiten van de ene kant, en voorname en nobele van de andere, niet te
scheiden zijn. Want zowel het massale als de noblesse zijn weerbarstig
tegenover de sociale waarheid van de politiek, haar realiteitsprincipe: de
vorming van klassen en rassen, gewoonte en stijl. Was de met de muziek
verbonden figuur van het heroiese genie voor Ludwig ondenkbaar als onder-
daan (ook al zag hij zich genoopt tot maatregelen tegen Wagner, die de
diplomatieke verhoudingen hem opdrongen), in zijn simulacrum van het
onderdanige volk school zijn afkeer van het sociale als betekende van de
politiek — en daarmee zijn intimiteit met de politiek als een koninklijk en
absolutisties spel: simulatie van een al lang gestorven machiavellisme, een duik
in het definitieve verleden dat nu voor het eerst ‘“‘geschiedenis” was - Ludwigs
waan, zijn waanzin.

In tegenstelling tot de Koning, stond Wagner ondubbelzinnig aan de kant
van een Realpolitik. Voor hem was de smakeloze noblesse van Ludwig een
schandaal. Bayreuth betekende ten opzichte van het Beierse hof een definitieve
politieke zelfstandigheid van de Wagner-onderneming. Maar dan zijn er
twaalf jaar verstreken sinds de eerste ontmoeting, en acht jaar sinds de laatste.

Feesten waren voor Ludwig de “Erlebnisse” van Wagners werken, en het
feest verbond zijn verlangen met de opzet van de komponist. Géén ordinaire
opera-uitvoeringen maar Koninklijke Feesten, door de Koning aangeboden
aan de “waarlijk gevormde en voorbereide delen van zijn en het Duitse volk™



(Wagner). Maar alleen voor Wagner betekende het feest de redding van de
demokratie - want de uitbanning van gewinzucht en geld, die wortel van alle
kwaad, dat attribuut van het “Jodendom”.

(Ludwig personifieert de strukturele oppositie van Wagners bedrijf, dat
kort kan worden aangeduid met de vestiging van een Algemene of Katolieke
Kultuurpolitiek. Een Massage/Massavorming die triomfeert in de media. Zo
bestaat er vanaf Wagners Parsifal maar één Jezus: de ariese - de Jezus die nu
op de TV wordt beleden, door katolieken, door protestanten en door socialis-
ten. De elektriese Jezus. De huidige paus doet niets anders dan het katolicisme
van de media in werking zetten, dat is zijn sukses. De televisie is katoliek -
vandaar dat Johannes Paulus II, de supermasseur, in Auschwitz moest staan:
om de schuld te veralgemenen, daarmede te neutraliseren. Toen hij daar in
Polen optrad en de Kerk TV werd, was de kollektieve schuld geproduceerd en
meteen gedelgd: Algemeen Menselijk geworden, een kwestie van eksistentieel
engagement. Niemand - geen kritikus - die iets verandert aan het feit dat er
maar één katolicisme is: de media; want iedere verandering is een ““proces’’ dat
door de TV zelf wordt gestuurd en gereproduceerd. En de TV is wagneriaans:
het enige Gesamtkunstwerk, waarin over de Geschiedenis en haar agenten of
helden wordt verhaald, over niets dan de geschiedenis en haar helden. En
waarin geschiedenis wordt gemd4akt, haar interne regels worden vastgelegd -
slechts om gerevolutioneerd te worden. Algemeen is het Program. Wagners
revolutie was het Program: door de impuls naar het neutrale, door de
differentiatie naar het Ene.)

Mein herrlicher, innig geliebter K6nig! Mein angebeteter, engelgleicher
Freund! Hohes, herrliches Wesen! Mein treuer Engel! Schoner Stern meines
Lebens!, Uw verheven, goddelijke vriend, inbegrip van Uw zaligheid, maakte
U zo massaal als tenslotte Uw omvang was! Het was niet Uw fantasie die zijn
realisties geintrigeer “ondermijnde” of in het verborgene aan kritiek onder-
wierp - het was Uw inerte verrukking die zijn Dionysiese chantage deed
imploderen! “Wat ik ook aan groots en schoons nog presteren zal, niets
groters en schoners toch dan Uw geloof aan mij!”: ware woorden van de
komponist tot zijn koning.

Noch Ludwig, noch zelfs de mahleriaanse muziek had de keuze “pro” of
“kontra” Wagner. Wagner was de muziek, de revolutie in de muziek, norm en
afwijking tegelijk.

Monstrueuze vergroting en minuskule miniaturiseringvalleninhetsprook-
jesontwerp samen, reus- en dwergachtigheid, megalomanie en peuterformaat.
Bij Wagner al in de muzikale vorm: het fresko van de oneindige melodie en het
miniatuur van het grondtema. Leven- en geschiedenisverklarende myte en op
verfijnde pedagogiese werking toegesneden sprookje (de eerste opera draagt
de titel “Die Feen”). Bij Ludwig: Herrenchiemsee, imitatie van Versailles, en
Neuschwanstein, “anticipatie” op de kastelen van Anton Pieck. De mikros-
kopiese vergroting realiseert het beeld en diept het in zijn essentie op, de
verkleining geeft het een menselijke maat: herkenbaarheid en ontplooibare
identiteit. Reus en dwerg bestaan slechts bij de gratie van de maat - de
postkaarten van het begin van onze eeuw beelden ze bij voorkeur in kombina-

4




tie en vergelijking af. En de maat verwijst naar het normale, dat geen
vaststaande Wet is maar een fluktuerend gemiddelde van relaties. Wordt het
kind in de Efteling, gekonfronteerd met de kabouters en hun lilliputterachtige
optrekjes, geen reus? En verandert een reus tegenover het moderne Monument
niet in een dwerg? Maksimum- én minimummonsters regelen de normalisatie.
De monstruositeit van het zichtbaar gemaakte (arbeid van de genialiteit)
funktioneert in een geimplodeerde ruimte: hoe kolossaal een Wagnerdrama
ook is, het omvat in het klein en in uiterst gekonsentreerde vorm ket hele Leven.
Het model is de cel; de beweging de repetitie, het klonen. (De repetitie
garandeert de variatie.)

Neuschwanstein lokaliseert de droom van een echt koningschap. Het
kreéert een zone waarin de absolutistiese verbeelding (want het absolutisme is
van nu af naar de verbeelding verhuisd) haar toevluchtsoord vindt. Toe-
vluchtsoord, wijkplaats, vluchtlijn: want het koningschap is gedemokratiseerd
en genormaliseerd, en moet — wil het zich in een dualiteits verhouding tot het
territorium bevinden - de beweging van de verdringing volgen: verschuiven
naar een oord waar het Imaginaire woekert. (Neuschwanstein: ’skonings
alternatief voor het door zijn nuchtere moeder beheerste Hohenschwangau.)
Deze zone, waarin de fantasie is geparkeerd en afgeperkt, is ook oord van de
verdringing in de zin dat ddar de paniese wensen dicht opeen staan gedrongen
en een ware verdichting vormen: een poétiese dichtheid, een gedicht van aan de
historie ontleende motieven (Tannhduser, Lohengrin, Tristan, Rheingold
enz.), dieptepsychologiese samenballing/simboliek van het Leven en zijn
Drama, geimplodeerde vertelling van de Mens als soort en als individu: al Zijn
lotgevallen demonstratief geakkumuleerd door het krachtige konsentratiebe-
leid van het Verlangen.



Dr. von Kerschensteiner

SEKTIERAPPORT OVER HET LIJK
VAN DE KONING

Over de samenhang tussen wat aan het licht kwam bij de sektie van het lijk
van Zijne Majesteit Koning Ludwig II van Beieren, en de gedurende Diens
leven waargenomen ziekteverschijnselen.

De eerste vraag die zich opdringt is deze: welke duiding staat het
sektierapport, en in het bizonder waar het gaat over de hersenen en wat deze
omhult, toe in samenhang met de ziekteverschijnselen die bij de nog levende
werden waargenomen? En hierbij vraagt men zich véor alles af, of het
ziektebeeld van de krankzinnigheid misschien ook korrespondeert met een
heel bepaalde patologiese gesteldheid van het centrale zenuwstelsel, die bij
andere geestes- of lichamelijke ziekten niet voorkomt. Bij krankzinnigheid nu
is dit niet het geval, zo min als bij de meeste stoornissen van de geest, waarbij in
het lijk immers herhaaldelijk geen enkele positieve patologies anatomiese
verandering kan worden aangetoond, zelfs al waren de ziekteverschijnselen
tijdens het leven nog zo aanmerkelijk, ja zelfs heel verschrikkelijk.

Dekken de ziekteverschijnselen bij geesteszieken over het algemeen ge-
nomen niet noodzakelijk de uitkomst van de hersensektie, bij ieder afzonder-
lijk geval is het niet alleen gerechtvaardigd maar wetenschappelijk alsmede
voor de doeleinden van de geneeskunde noodzakelijk te overwegen, of aan de
hand van het menselijk weten en mediese ervaring niet toch een zekere of
waarschijnlijke oorzakelijke samenhang moet worden aangenomen tussen de
diagnose van de levende en die van het lijk.

Deze vraag kan volgens het huidige standpunt van de mediese kennis
zonder twijfel bevestigend worden beantwoord.

Buigt men zich nu zonder vooringenomenheid (zoals de eerbiedigst
onderdanigste ondergetekende, die nooit bij de antecedenten betrokken was,
dat van zichzelf mag zeggen) over het protokol, dan vallen onmiddellijk de vele
verschillende ziekelijke veranderingen aan de schedel en de inhoud ervan op,
een indruk die allen die bij de opening van de schedelholte aanwezig waren bij
zal blijven. Deze ziekelijke veranderingen moeten voor het begrip van het
geheel in twee groepen worden onderverdeeld.

I. De aangeboren schedel- en hersenafwijkingen, die zich al tijdens het
embryonale leven ontwikkelden. Hiertoe moeten gerekend worden:

1. de kleine omvang van de schedel, tegenover de kolossale dimensies van



-

de beide andere lichaamsholten en de zeer opvallende lichaamsgrootte (borst-
omvang 103 cm, buikomvang 120 cm, lengte van het lichaam 191 cm),

2. de ongelijke omvang van de beide schedelhelften, die tot uitdrukking
komt in de ongelijkmatige scheve middellijn van de schedel (zie protokol), en
de daardoor teweeggebrachte asymmetrie van de schedel, vooral zichtbaar aan
de schedelbasis, waarmee de ligging van de hersenen overeenkomt,

3. de buitengewone dunheid en lichtheid van het schedeldak,

4. de poreusheid van de botten van de schedelbasis, de papierdunne aard
van de botten onderin de voorste schedelholte en het turkenzadel,

5. de deels spitsere, deels vlakkere, ongewone botverheffingen,

6. het hersengewicht van 1349 gr bijeen lichaamslengte van 191 cm en een
in elk geval zeer hoog lichaamsgewicht.

Volgens Bischoff - das Hirngewicht des Menschen, Bonn 1880, p. 39 -
bedroeg bij een man van eveneens 191 cm lengte het gewicht van de hersenen
1502 gr, en bedraagt het gemiddelde gewicht bij een lichaamslengte van 180-
191 cm 1385 gr; in dit geval ligt het dus 36 gr onder het gemiddelde gewicht.

De zojuist genoemde aangeboren veranderingen, of liever afwijkingen
van de normale toestand moeten worden opgevat als een aangeboren aanleg
(dispositie) voor psychiese stoornissen. Op grond van deze aanleg konden de
overige, hier verder te omschrijven ziekelijke toestanden gemakkelijker tot
stand komen dan in een volledig normale schedel.

II. Bij deze aangeboren vormen - en door hun aanwezigheid bevorderd -
kwam nu een reeks van opgelopen ziekelijke toestanden van de hersenen en
hun ombhulsels.

De gedurende het leven opgetreden, hetzij door geleidelijk voortsluipende
hetzij door schoksgewijs optredende prikkels langzaamaan tot stand komende
ontstekingen van het harde hersenvlies, voorzover dit de voorhoofdshersenen
en het voorste gedeelte van de slaaphersenen bedekt, vormen een belangrijk
bestanddeel van de hulpmiddelen ter verklaring van de ziekteverschijnselen.

Het gevolg van de toenemende verdikking van het harde hersenvlies en de
vergroeiingen daarvan was in de eerste plaats een verheviging van de prikke-
lingsverschijnselen, de prikkelbaarheid van het hele zenuwstelsel, en plaatst
men het zichtbare begin van de ziekte in het midden van de jaren zestig
(waarvoor de nu bekend geworden vermeldingen van biografiese aard aan-
knopingspunten bieden), dan ontbreekt het niet aan feiten die in een dergelijke
steeds verergerde opwinding hun verklaring kunnen vinden. (De eerste ont-
moeting met Richard Wagner dateert van ’64. vert.)

Deze ontstekings/ontvlammingsontaarding (entziindliche Entartung)van
het harde hersenvlies deed konsekwent haar werking gelden door een geleide-
lijk toenemende druk op de eronder liggende hersenpartij. Dit is een zeer
belangrijk punt in de ontwikkeling van de ziekte. Want van nu af begint de
tijdruimte te ontstaan, waarin naast de tekenen van opwinding en buitensporig
opgevoerd machtsbewustzijn, reeds onmiskenbaar tekenen van psychiese
zwakte, van intellektuele en zedelijke defekten optreden. Anatomies en fysio-
logies valt dit als volgt te verklaren:

Onder de variérende maar niettemin gestaag toenemende druk van de
verdikte en vergroeide hersenhardheid begonnen enkele voor het zieleleven
proefondervindelijk belangrijke windingen van de voorhoofds- en slaapher-
senen te verschrompelen.

De massa, het volume van de betreffende hersenwindingen moest afne-

7



men, en daarmee het substraat van een reeks psychiese verrichtingen — want de
halfronden van de grote hersenen vormen de zetel van alle psychiese aktivitei-
ten. Slechts als deze ongedeerd zijn kan het denken, voelen en willen plaats-
vinden.

Bij Zijne Majesteit was deze degeneratie van de betreffende hersenge-
deelten om twee redenen bijzonder noodlottig.

1. De hersenverkwijning betrof beide helften van de grote hersenen, met
andere woorden: hiermee viel de mogelijkheid weg dat een korresponderende,
gezond gebleven hersenpartij van het ene halfrond plaatsvervangend de dienst
overnam van de aangestoken en in haar funktioneren belemmerde hersenpar-
tij van het andere, zoals dit bij eenzijdige ziekte van een voorhoofdshersen
vaak pleegt te gebeuren.

De gelijktijdigheid en beiderzijdsheid van de hersenkwijn was dus uiterst
betekenisvol, gezien het belang van de ziek geworden windingen voor de
hogere werkzaamheden van de geest.

2. De grauwe hersenschors was — zoals het sektieprotokol met nadruk
naar voren brengt - van geringe middellijn, iets onder de normale dikte. Deze
anatomiese verhouding kon ertoe leiden dat de gevolgen van de hersenver-
kwijning werden verergerd, aangezien in het nog resterende gebied van de
hersenschors voor het gemis van die geestelijke verrichtingen die met het
verkwijnen van de hersenwindingen in verval waren geraakt, geen vervanging
kon worden geboden. In hoeverre de bewegingsstoornissen, en in het bizonder
de impulsieve driftige bewegingen, de onweerstaanbare neiging om voor de
spiegel mimiese karikaturen op te voeren, samenhingen met het aangetoonde
geringe vermogen van de grauwe hersenschors die de gevoels- en bewegings-
centra bevat, kan niet met volle zekerheid worden aangegeven; waarschijnlijk
is echter, dat de hier genoemde bewegingsstoornissen daarmee in verband
staan.

Voorts stemt de staat van de hersenen nauwkeurig overeen met het
tijdsverloop van de psychiese ziekte, dat zich over een reeks van ongeveer
twintig jaren uitstrekte. Waargenomen kon worden dat de ziekte zonder
aanzienlijke onderbreking voortschreed, waarbij steeds een deel van de psy-
chiese verrichtingen ongemoeid kon blijven, met als gevolg dat de geestes-
ziekte in al zijn ernst bij de betrokkenen pas laat onderkend werd; want Zijne
Majesteit verstond het, met het resterende aan inzicht en geestelijk vermogen,
en niet in de laatste plaats door te ontveinzen (durch Dissimulation), zijn
omgeving te misleiden, zoals met name zijn gedrag de beide laatste dagen van
zijn leven bewees, een tijd waarin de geestelijke aktiviteiten al lang diep waren
gezonken.

Ten behoeve van een korrekte waardering van het hier gerapporteerde
dient tenslotte nogmaals te worden beklemtoond, dat zo min als bij andere
geestesziekten een met krankzinnigheid overeenkomend beeld van anatomiese
hersenveranderingen bestaat — dat in het lijk van Zijne Majesteit dus een
volstrekt negatieve staat van de hersenen gekonstateerd had kunnen worden,
zonder dat daardoor de bij Zijn leven gestelde diagnose in twijfel had moeten
worden getrokken.

Vanuit het standpunt van de mediese wetenschap is er echter niets op
tegen, ter verklaring van de tijdens het leven waargenomen ziekteverschijn-
selen een positieve hersendiagnose te stellen, en daarom is het in alle opzichten
te rechtvaardigen dat eerbiedigst onderdanigst ondergetekende met betrek-

8



king hiertoe zijn verklaring afgeeft:

“De uitslag van het anatomies onderzoek naar de schedel en de schedel-
inhoud van Zijne Majesteit Koning Ludwig II van Beieren draagt bij tot
opheldering van de bij Zijne Majesteit gedurende het leven waargenomen
ziekteverschijnselen.”

Miinchen, de 20ste juni 1886.

Eerbiedigst onderdanigst,

Dr. von Kerschensteiner.

(vertaald door Agnes Schreiner en Kees Vollemans uit “Tagebuchaufzeichnungen

von Ludwig II, Konig von Bayern”, p. 157-164, uitg. E. Grein, Schaan/Liechten-
stein 1925)



Agnes Schreiner — Kees Vollemans

ONTSTOKEN MAJESTEIT
Nawoord bij het “Sektierapport over het lijk van de
koning” Ludwig II en de estetika van de patologie

“Ik wil geen Schaduwkoning zijn, zonder
werkelijke macht. O Duitsland!”’ Ludwig I
aan Wagner, 18 juli 1866

“...Mij niet te laten meesleuren in de
maalstroom van de wereld van alledag, die mij
weerzin inboezemt zelfs al moet ik voor haar
zorgdragen - maar in mijn ideaal -
monarchaal - poétiese hoogte en eenzaamheid
te volharden.” Ludwig II aan Wagner,

3 januari 1872

“LETATCESTMOL.” Ooit was het lichaam van de koning transparant
als de klassieke perspektiviese ruimte: verdwijnpunt van al die virtuoos
uitgemeten veduten die met elkaar het politieke teater omgrensden, allegories
centrum van de grote Staatsopera — kroon, skepter, hermelijnen mantel,
absolute geste, middenloge, respekt, ritueel, dekorum, etikette, representa-
tieve immertegenwoordigheid, lichamelijke presentie van de wereldlijke macht
door de heldere kodrdinaten van het wereldtoneel logies verbonden met de
Hemelse Heerser. Door zijn plaats en zijn titel was de Koning een even
dominant als aan de oppervlakte zichtbaar teken van de hiérarchiese Voorstel-
ling waarin de dingen konden worden gevat.

“MEICOSTETTAL.” Het soevereiniteitsscenario van Ludwig II van
Beieren verhoudt zich ironies tot de Voorstelling. Zijn absolutisme parodieert
dat van de barok, het spreekt de travestietentaal van het alsof. Als het al iets
‘“verhult” is het niet de realiteit van de macht, maar dat deze niét bestaat:
simulatie, géén dissimulatie. Het beweegt zich in een panoptikum van steeds
wisselende historiese tonelen, regies, dekors en simbolen - alsof het zijn
samenhang ontleende aan de eenheid van plaats en handeling. Ludwig zet de
echte koning in scéne, omdat de allegoriese zijn hoofd heeft verloren. Zijn
lichaam laat zich yol gemoed in het geparfumeerde behang van kunstrotsen,
meertjes en snuisterijen opnemen, het neemt er de kleuren en geuren van over
(als een organisme van zijn miljeu). Het is niet het representatieve maar het
estetiese lichaam, het alles verterende estetiese lichaam dat een indifferent
geworden genot uitwasemt bij de klanken van Wagners vibraties en de
roerloze pracht van zwanen en pauwen: sensitieve verdichting van het middel-
eeuws-germaanse, klassiek-franse of eksoties-oriéntaalse sprookje. Lichaam
plotseling van een individu, al is het Koning - juist als Koning misschien
hyperindividu, begenadigd met méér gevoel, opgevoerde psyche - tot ze
ontsteekt, ontvlamt, verzinkt in duizelingwekkende genieting en onverdraag-
lijke pijn.

Geen zichtbare presentie van teatrale macht maar verzonken obskuriteit

10




waaruit, bij de juiste elektriese verlichting, de diepten van het Onbewuste
opglanzen, als het goud in de Rijn.

Esteties koningschap - het enige strukturele alternatief voor het konstitu-
tionele koningschap: deze droom verbond Ludwig tot het einde met Wagner.
Het is de droom van de grote Eenheid, die in de moderne tijd zowel
het kunstwerk als de staat betreft. Onzinnig te beweren dat Ludwig Beiers was,
Wagner Pruisies: het Duits-Europese genie van de STAATSESTETIKA deed
beiden opwieken naar de Toekomst. Het Ideale, de Kultuur.

Zodra de Staat van Machiavelli los is, is hij in de estetick van Kant/
Schopenhauer: belangeloos welgevallen.

In estetiese termen beschrijft het rapport van de anatoom patoloog het
lichaam van de Koning, zoals het omgekeerd de overprikkelde estetiese
gevoeligheid in patologiese termen vat. Het lijk van Ludwig I1is een afwijkend
objekt, en wat afwijkt zijn in de eerste plaats de proporties (bv. schedelomvang
tegenover lichaamsgrootte) en de symmetrie (scheve middellijn van de schedel,
enz.). Anatomies-esteties diepte-objekt is het lichaam ook hierin, dat het - net
als een inferieur kunstwerk - onderhevig was aan toenemende vergroeiingen,
mede te verklaren uit verkeerde premissen: de biografie (vergelijk het maak-
proces) verliep des te ‘“krommer” aangezien reeds de embryoanale kondities
(vergelijk het konsept) te wensen overlieten.

Het rapport krijgt zijn hoogste kritiese luister in de beschrijving van de
katastrofale werking uitgaand van de prikkeling van het hersenvlies — van wat
“entziindliche Entartung” wordt genoemd. De ontstekingen waaraan de
Koning leed, zijn abnormale ‘prikkelbaarheid” die varieert van allerlei
vormen van opwinding tot aan machtswaan en ergere vormen van gekte,
vinden hun direkte basis in zijn gewaarwording van de wereld. Met verkwij-
nende hersenen raakte hij in een steeds hogere staat van vervoering. Verschrom-
peling en intensiteit veronderstellen elkaar: de morbiditeit van de patologie!

De obsceniteit van de analyse triomfeert in de interpretatie van ’s Konings
mimiek voor de spiegel, zijn als “bewegingsstoornissen’’ opgevoerde motorie-
se eigenaardigheden (de “Koningspas’’: een gewoonte die een gepastheid wilde
zijn? een gepastheid die een gewoonte werd?) - en bovenal in de presentatie van
de misleiding waaraan Ludwig zijn omgeving blootstelde: volgens het rapport
produkt van wat hem “aan inzicht en geestelijke vermogens” RESTeerde!

Het estetiese lichaam is het substraat van de patologie, omdat de anato-
miese patologie zich - net als de (wagneriaanse of gorteriaanse) revolutie — op
estetiese kategorieén en verhoudingen baseert. Patologiese anatomie en este-
tika zijn alleen oppositioneel inzoverre ze struktureel verbonden zijn; vandaar
de mogelijkheid om Ludwig II, de maagdelijke koning, in de kategorie€én van
hetzelfde grammatikale universum tot Held te verheffen.

De biologie of Levensleer van de medicijnen is een universele wetenschap,

want ze huldigt als norm de eenheid van het individuele lichaam. Ze is een
Staatswetenschap, want ze prijst en looft de estetika van het organisme en de

11



harmonie met zijn miljeu. Ze is een Entropologie, want ze bevat de radikale
belofte van iedere Antropologie: de zege van de ortopediese mens in het
verdwijnen van het Menselijk Gelaat (zoals het gegrift staat op het strand van
de Geschiedenis) door de spoelzucht van de Oceaan met de naam Verlangen.

Diep ligt het Onbewuste van de muzikale vervoering, diep de afwijkingen

van de anatomie. Individueel lichaam, Kunstwerk, Staat: de drie organiese
scheppingen van de moderne estetiek.

12



Agnes Schreiner — Kees Vollemans

OGEN HEEFT HET BEELD VAN DE MENS,
DAARENTEGEN LICHT DE MAAN
(Holderlin/ Gijs Wallis de Vries)

“Ik wil niet weten hoe het wordt gedaan, ik
wil alleen de werking zien.”
Ludwig II van Beieren

De sprookjeskoning arrangeerde zich een masjinaal aangedreven miljeu.
De masjienes waarop hij zijn esteties organisme aansloot waren de modernst
denkbare; ze varieerden van de techniese en artistieke modellen die de Parijse
wereldtentoonstellingen hem aanboden, tot aan de centrale verwarmings-
masjiene van Neuschwanstein, de watervalmasjiene van Linderhof en de
golfslagmasjiene van de Venusgrot, de lichtklankmasjiene van Herrenchiem-
see, en niet te vergeten de sublieme geluidsgolfmasjiene uitgevonden door de
meester-dirigent en toondichter Richard Wagner, door hem zijn Heiland
genoemd en zonder twijfel ’s Konings origineelste kreatuur.

“Voor de toenmalige tijd uiterst vooruitstrevend, was de keuken (van het
slot Neuschwanstein, 1869-86) uitgerust met installaties voor heet en koud
stromend water, alsmede met volautomatiese braadspitten voor wild en
gevogelte.” Zo deelt de gids ons mee. “Door de opstijgende hete lucht van het
vuur werd in een dikke buis boven het spit een turbine in beweging gebracht;
via een raderwerk werd deze draaibeweging overgebracht op het spit (een
uitvinding van Leonardo da Vinci). De rook van de grote oven in het midden
van de ruimte werd onder de grond door de vloer afgeleid. De naar de
schoorsteen trekkende ovenhitte verwarmde tegelijk het vaatwerk in de
bordenverwarmer die naast de bakoven in de wand is ingebouwd.

Al in 1884 werd Neuschwanstein centraal verwarmd door warme lucht uit de
kelder, respektievelijk de begane grond. Via luchtschachten stroomde hete
lucht de ruimten van de bovenverdiepingen binnen.”

Komt de rijzige verschijning van Neuschwanstein overeen met de welda-
digheid van de opstijgende hete luchtstromen, het slot Linderhof glinstert op
in de stroom van een kaskade en door zwanen bevolkte vijvers.

De strenge symmetriese montuur van Linderhof lost zich, via de wijdere
kring van een Engelse tuin, op in de Alpenglooiing, waarop de gehele aanleg
zich heeft neergevlijd. De as wordt gevormd door het water dat van de helling
stroomt, over dalende terrassen, en dat zich in bassins verzamelt, aan weers-
zijden van het kleine slot en in de grote vijver op de zuidelijke parterre.

13



In de hoger op dezelfde glooiing gelegen Venusgrot wordt de waterval met
een lichtbad gekombineerd.

De grot is het miljeu dat in die tijd veelvuldig voor de bouw van grote
akwaria en de aanleg van dierentuinen werd toegepast: de “‘Landschaftsplas-
tiker”” Dirigl was er ekspert in, en de Koning voerde de inventie tot grote
volmaaktheid op. Hij liet er de nieuwste techniese middelen in'onderbrengen:

“(-) een wijdvertakte waterleiding ter verzorging van het meer en de
waterval, een golfslagmasjiene, een verwarmingsinstallatie die een permanente
temperatuur van 16° Reaumur moest garanderen, en één van de eerste
elektriciteitswerken van Beieren met een reeks van de zojuist uitgevonden
dynamoos die - naast de ten dele met 1877 blauwzijden ballons beklede
booglampen - een regenboogmasjiene aandreven. Het regenboogprojektie-
apparaat voor elektries licht en de drie lichtmasjienes volgens het systeem
Sadelier-Parijs voor elk 5500 frs. behoorden tot de eerste uitrusting van de
door Dr. Edelmann ingerichte aanleg.”” (M. Petzet, W. Neumeister, Die Welt
des Bayerischen Mirchenkénigs. Ludwig II. und seine Schlésser, Miinchen
1980).

Tweemaal werd stalmeester Hornig naar de grot van Capri gezonden, om
er zich het juiste blauw voor het interieur in te prenten. Maar het zou nog jaren
duren voordat de Koning over de kleur tevreden was: keer op keer moest de
Venusgrot worden overgeschilderd, omdat het blauw niet de vereiste graad
van intensiteit en helderheid bezat. Iets dergelijks herhaalde zich met de
nachtbelichting voor de koninklijke slaapkamer van Herrenchiemsee. Want
net als bij de genoemde akwaria en dierentuinen bestond er maar één vereiste:
de perfekte wederzijdse afstemming van miljeu en organisme. Zo geacheveerd
als ’s Konings synesteties vermogen was, zo verfijnd moest Zijn omgeving zijn.

De Venusgrot van Linderhof is een totaalteater dat in overtuigingskracht
niet onderdoet voor dat van de Gesamtkiinstler: voegen we er de klanken van
Tannhaiiser en de geuren van de uitgelezen koninklijke parfums aan toe, dan is
de vervloeiing volmaakt: niet alleen die van alle gewaarwordingen — want deze
grot voor de Koning alleen vormt werkelijk het eerste teater waarin toneel en
toeschouwersruimte één zijn. Waarin de akteur tegelijk publiek is. De be-
schouwer midden op het toneel, de akteur midden in de ““zaal”.

Het slot Herrenchiemsee (1878-86) is gesitueerd op een eiland. In het boek
van Petzet en Neumeister lezen we:

“In september 1884 was het werk zo ver gevorderd, dat de Koning bij Karl
Lautenschléger, de masjinist van het hofteater in Miinchen, en bij Alois
Zettler, een pionier in de elektrotechniek, een algehele “illuminatie” van het
eiland kon bestellen - waarschijnlijk het eerste met elektriese belichting
gecelebreerde “son et lumitre” ter wereld - waarmee in wezen, net als bij de
grot van Linderhof, opnieuw toneeldekor-effekten op de ‘‘vrije natuur”
werden overgebracht. Aangezien de aanplantingen van de hoftuinier, wiens
taak het ook was om de in eigen goederenwagens uit Holland geimporteerde
reusachtige bloemenarrangementen aan te leggen, nog niet genoeg waren

14




opgekomen, werden eenvoudigweg koelissen opgesteld, die we nog op een
illustratie uit die tijd kunnen zien, aan de rand van het grote kanaal. Zo werd
op wens van de Koning ook de grote oprijlaan een halve kilometer verlengd,
zodat ze tot in de zee reikte — en wel door middel van een vlotkonstruktie.
Ondanks aanzienlijke techniese moeilijkheden, gelukte het Lautenschléger en
Zettler om op het eiland een door drie stoommasjienes aangedreven elektries
leidingennet aan te leggen, dat de aan stangen en stellages gemonteerde
batterijen kleurenschijnwerpers aandreef; deze waren onderling zelfs door een
telefoonnet verbonden, opdat de mensen van de belichting etkaar gemakke-
lijker zouden kunnen bereiken.”

Ook in Herrenchiemsee worden aan de kleur de hoogste eisen gesteld: als
de Spiegelzaal is voltooid (1881), uit de Koning zijn ontevredenheid:

‘““Aangezien hij meestal van de nacht een dag maakte, beleefde hij zijn
ruimten over het algemeen in nachtelijke belichting en hield hij van verras-
sende belichtingseffekten, net als in het teater. Vooral bij zijn lievelingskleur
blauw, die hem als kind al door zijn moeder was toegewezen (rood was de kleur
van zijn broer Otto), maar ook bij het rood en het groen stelde hij de eis van
krachtige, lichtende tonen, terwijl hij geel over het algemeen volstrekt afwees.”

Maar het behagen van de Koning beperkte zich niet tot het dichterlijk en
teatraal wonen. Zijn maagdelijke masjienes verhieven zich ook van de aarde,
waar droefenis heerst:

‘““Aan de toneeltechnikus en de regisseur Friedrich Brandt, die door een
nauwe persoonlijke vriendschap met de Koning was verbonden, gaf hij de
opdracht om een vliegmasjiene in de vorm van een ‘“pauwenwagen’ (waar-
schijnlijk bedoelde hij de pauwenwagen uit Oberon) te konstrueren, waarin
men over het Alpenmeer zou kunnen vliegen.”

IK KAN NIET MEER

Ik kan niet meer, ik kan het niet. Het is verschrikkelijk, maar ik kan het
niet meer verdragen me door duizenden mensen te laten aanstaren, vragen te
richten tot mensen die me niet interesseren, en antwoorden te horen die me
niets aangaan. Nee, nee, ik kan niet meer weg uit mijn eenzaamheid.

Menigmaal, als ik moe gelezen heb en alles stil is, dan heb ik behoefte aan
een menselijke stem. Dan laat ik een lakei of een koetsier komen, die moet mij
vertellen over zijn familie, over zijn thuis. Ik zou anders zelfs het spreken
verleren.

Vaak stuur ik ze in de weekends heimelijk naar huis, om me nadien te
laten vertellen: over het andere leven, buiten.”

Ludwig in de film van Syberberg (1972).

Voor Ludwig II van Beieren is de wereld geschiedenis, in de letterlijke zin
dat ze geschied is. Wat ze 0oit — voOr het verval - was, viel te bezichtigen in de
eindeloze reeks stalen die de katalogi hem offreerden. En niet alleen de
tentoostellingsgidsen of kunsthistoriese plaatwerken die hem bijvoorbeeld de

15



geheimen van de Byzantijnse, de Moorse en Chinese kulturen onthulden.
Want ook Versailles was, in geschonden luister en vergane glorie, een stalen-
boek - dat van de door de demokratiese debatteerklub vermoorde Bourbons.

Een gekatalogiseerde wereld - die van de kulturen en stijlen - is wat blijft
als de Orde is verdelgd, het Verraad heerst. En een krities-proevende blik, als
het met het grote hofceremonieel geddan is. Ludwigs mecenaat bestaat uit een
serie uiterst nauwkeurige opdrachten aan zijn ‘“‘reizigers” - dienstpersoneel
dat de wereldsteden moest aftasten op de enig juiste ornamentiek voor dit
meubel, het preciese kleurengamma voor dat vertrek.

De veel gesmade kunstzinnigheid van Ludwig II volgt de logika van de

selektie — en hoe zou het ook anders kunnen bij een monarchaal organisme dat
zich de meest opwindende én behaaglijke omgeving zoekt?

In dit masjinale en koloristiese totaal-environment nu voert de Koning
een streng geprogrammeerd ervaringsritueel op. Van het regelmatige konink-
lijke bezoek aan de Venusgrot bestaat een registratie uit 1881:

“Het begon ermee dat de Monarch twee uit hun dagverblijf, de slotvijver,
gehaalde zwanen voederde; daarna nam hij samen met een lakei plaats in een
vergulde en verzilverde schelpvormige boot, om zich rond te laten roeien op
het meer, dat door een apparaat onder water in beweging was gebracht.
Ondertussen moesten één voor één de vijf kleuren belichting elkaar aflossen;
elk kreeg tien minuten, opdat de Koning voldoende van de aanblik zou kunnen
genieten. Fantasties glinsterden golven, rotsriffen, zwanen, rozen, het schelp-
vaartuig en de voortglijdende Sprookjeskoning.” (Petzet/Neumeister)

Van de audiénties van de Zonnekoning (het “lever” en ‘“‘coucher”)
onderscheidt een dergelijk program zich door de volstrekte eenzaamheid van
hem die het celebreert. Een eenzaamheid die zich even schril aftekent door het
ontbreken van toeschouwers, als door de ervarings-aktiviteit van de hoofd-
persoon: ’s Konings ceremonieel is uitsluitend betrokken op de eigen genieting
(één van de belangrijke redenen voor zijn val: in het psychiatriese ‘“Gutachten”
werd Ludwigs ongebreidelde en ongefundeerde bouwlust als bewijs gezien
voor zijn patologiese gesteldheid: steeds maar weer nieuwe kastelen, die door
de Koning niet eens te bewonen zijn: “‘keinerlei Verwendung” - geen gebruiks-
waarde...).

De massage/massifikatie van de Koning en zijn eenzaamheid kommuni-
ceren met elkaar, zoals ze het doen in de massaliteit van het publiek dat zich
vervolgens op de Beierse attrakties zal storten.

Al genietend - in de konsumptie van de “Mertz”, de ongezuiverde shit
van zijn arrangementen - leefde Ludwig het publiek de eenzaamhied voor. In zijn
eenzame verzaliging transsubstandieerde zijn individuele lichaam in verza-
digde massa.

Sprookjesvoorwerp bij uitstek is het tafeltje-dek-je: bij de Koning is het -
zowel in Linderhof als in Herrenchiemsee — een wapen tegen degradatie tot

16




“Schauobjekt”. De tafel waaraan de Koning eet daalt door middel van een
mechaniek naar de onder de Speisezimmer gelegen keuken, om daar te worden
opgediend. Zo kan Hij de maaltijd nuttigen zonder door bedienden te worden
waargenomen.

Ludwig volhardt in zijn ‘‘ideaal-monarchaal-poétiese hoogte en een-
zaamheid”. Omgeven door de ruimten van zijn kastelen wordt hij alsmaar
eenzamer, inniger verenigd met zichzelf. In die eenheid geneest hij van de
weerzinwekkende “wereld van alledag” (waaraan de politiek van regeren is
verlaagd tot dirigeren: agogiek) en haar vele pijnen. Wagner is zijn Heiland/
Heelmeester - degeen die hem heelt (zodat hij z¢If, als Graalkoning en Parsifal,
genezing kan uitstralen?) en tot een geheel bindt: de estetiese overprikkeling
die de verlichte apothekers van het sektierapport krankzinnigheid dunkt. En
met zichzelf al-één zijn, wil werkelijk zeggen dat men de eigen gek tot
gezelschap kiest: de eigen gek, zieke en pervers.

En krimineel, delinkwent? In elk geval zo goed als verrader. Ludwigs
schaamte als de Duitsers in Parijs staan en de stad van de grote koningen
ontheiligen. Zijn afkeer van het Beierse volk dat hij één hoofd gunt, opdat het
in één slag wordt afgehouwen.

Bestond Wagners morbiditeit in zijn faustiese gespletenheid in een god-
delijke en een duivelse ziel (engel en giftige verleider, hermafrodiet en dwerg),
de Koning leeft het morbide in de patologiese verstrengeling van verlangen en
dood/nacht, waaraan zijn kwijnend brein, geperforeerd en verzengd, de
biologiese basis scheen te verschaffen. Ludwigs Liebestod.

En zoals Wagner nooit (zoals de Faust van Marlowe dat, grensoverschrij-
dend, kon doen) naar Satan “overliep”” - immers hij koesterde het geheim van
de diaboliese sereenheid als een diep en innerlijk vermogen! -, zo *“‘verviel”
Ludwig nooit tot waanzin; want deze dreef slechts zijn vervoering op.

Zo ontvingen beiden tenslotte de beloning waarop de morbiditeit in het
tijdperk van de geschiedenis recht heeft: Wagner als Genie, publiek gemaakt -
geproduceerd ja - door Ludwig de Maagdelijke, de Heilige.

Maar in zijn intieme en precieuze perversie beoefende de Koning de
subtiele kunst van de reversie. Niet eens dat hij door zijn perversie genas is het
schandaal (want dat is nog een letterlijke en al te sentimenteel-politiek in te
zetten inversie van de schamele bevindingen der artsen) — wél dat de hoogten
waarop hij in zijn aanbiddelijke koppigheid verbleef, zo gemakkelijk te
beklimmen blijken. Mits dit massaal gebeurt!

Reversie van het koningschap in kunstenaarschap, van het kunstenaar-
schap in genieting, van genieting in de roem van de slechte smaak: Koning der
Jodelaars, van eigenzinnige voorkeur in kollektieve apatie, van uitbuiter van
het volk in heerser over een waar dromenkontinent, maar vooral van absolu-
tisties simulant in toeristiese trekpleister.

17



KONING PARSIFAL? OF:
NICHTS IST WIDERLICHER
“’s Avonds de 21ste november 1865, vond een prachtig vuurwerk plaats,
voortreffelijk gearrangeerd door de teatermasjinist de heer Penkmayr. Na het
vuurwerk werd de sceéne van de aankomst van de zwaanridder uit Wagners
“Lohengrin” op het Alpenmeer opgevoerd. Een grote zwaan, kunstig naar de
natuur vervaardigd, trok een boot met Lohengrin (vleugeladjudant vorst Paul
von Thun und Taxis) over het Alpenmeer; de zwaanridder met de boot en de
zwaan was door middel van elektries licht prachtig belicht. Gedurende dit
gebeuren speelde de muziek de betreffende stukken uit I.ohengrin. De eerst-
volgende avond werd deze scéne op het hoogste bevel van Zijne Majesteit
herhaald.”
Uit de slotkroniek van Hohenschwangau

Van zo’n tafereel gruwt de ware wagneriaan: het mist ten enenmale de
zuiverheid waarnaar de Meester streefde. Muziekdrama door een verwerpe-
lijk, romanties en infantiel sprookjesinstinkt vernederd tot het ergst denkbare:
goedkope teatraliteit, opera. Hoogstens vergeeflijk als jeugdzonde van een
getroebleerde koning of eenmalig kuriosum. Maar ver beneden het nivo van
Wagners revolutionaire onderneming.

Inderdaad 1ééd op den duur de liefde tussen de Koning en zijn Magiér
onder dit soort kitschige konsumpties van Sakrale. Ludwig was nu eenmaal
niet bevattelijk voor de zuiveringsboodschap.

We tekenen 1881. Dirigent Herman Levi zal de “Parsifal” (naar niets
heeft de Koning ooit zo intens verlangend uitgekeken) leiden. Maar Wagner is
weinig geestdriftig over deze installering van Israel in de Bayreuther orkest-
bak. Hij probeert van Levi af te komen, maar... deze is de Koninklijke
Kapellmeister - en Ludwig besluit (aangezien er geen artisticke reden voor
ontslag is) hem te handhaven: geen Levi, dan ook géén koninklijk orkest, géén
koninklijk koor, en dus géén Parsifal!

Wagner is woedend: hij wordt zich plotseling bewust, dat Ludwig “de
racistiese boodschap van het Parsifal-gedicht had verworpen” - beter: nooit
had aanvaard. ““Dat Ludwig de afkeer der Hohenzollerns van het antisemi-
tisme déélde was om furieus over te worden.”

(R.W. Gutman, Richard Wagner. The man, his mind, and his music, New
York/Londen 1968).
We volgen het betoog van Gutman.

Wagner wijt een en ander aan Ludwigs “naiviteit”: de Koning beschikt
niet over ervaringen met joden, daarom idealiseerde hij ze...

Maar Ludwig houdt voet bij stuk: geen Levi, geen Parsifal. Wagners
geintrigeer achter de schermen kan niet verhinderen dat hij tenslotte bakzeil
haalt. Op 19 september 1881 schrijft hij de Koning, dat hij Levi als dirigent
aksepteert.

18




Op 11 oktober antwoordt Ludwig en geeft te kennen dat naar zijn mening
ieder racisme weerzinwekkend is:

“nichts ist widerlicher”’.

Gutman: “Dit was meer dan Wagner kon verdragen. Hij realiseerde zich,
hoe volslagen hij met Ludwig had gefaald. Niet langer in staat zijn woede te
bedwingen, gaf hij in een brief van 22 november 1881 de Koning zijn beruchte
lezing van de joden als geboren vijanden van de mensheid en alles wat in haar
edel is (‘““daB ich die jiidische Race fiir den geborenen Feind der reinen
Menschheit und alles Edlen in ihr halte”). En deze vullis ventileerde hij aan de
Koning, die al vroeg tijdens zijn regering (in 1866) de synagoge in Fiirth had
bezacht en de plechtige belofte had gedaan om het voorbeeld van zijn vader te
volgen en aan de emancipatie van de joden te werken. Bovendien had Ludwig
de zomer van 1881 een romantiese vriendschap genoten met een 23 jaar oude
joodse akteur uit Hongarije, Jozef Kainz. Op Wagners uitbarsting gaf Ludwig
pas meer dan twee maanden later antwoord, door subtiel te verwijzen naar de
trouwe joden waarmee de komponist zich had omgeven.”

Dit alles vond dus plaats tijdens de voltooiing en voorbereiding van de
Parsifal.

Ludwig ontving van Wagner de bijnaam “Parsifal”’, hetgeen onder meer
betrekking had op ’s Konings onverschilligheid voor vrouwen. Parsifals
weerstaan van Kundry duidt, zoals bekend, op zijn vermogen om veront-
reinigende parasieten af te stoten. Van de racicaal zuiver Koning Parsifal kon
Wagner dus de begeleidende Gurnemanz zijn - in het land van de politiek, wel
te verstaan, waarin de ekspansieve Tondichter zijn maagdelijke vorst een
belangrijke rol toedichtte (Wagners opvoeding van Ludwig dateert van 1865:
Was ist Deutsch?; het bijbehorende muziekdrama heet Meistersinger). Ludwig
is er goed van op de hoogte geweest, dat Hij de partij van de Drakendoder en
Verlosser moest spelen.

Maar Parsifal betekende voor Ludwig iets totaal anders dan voor Wag-
ner. De raciale doktrine liet hem koud, hij genoot het werk louter en alleen als
romantiese opera:

““Zijn korrespondentie met Wagner toont hoe hij weloverwogen de raciale
kommunikaties negeert, en zich er - op het moment dat hij onder druk wordt
gezet — tegen verweert. De atmosfeer in Bayreuth was er niet één waarin hij
gemakkelijk ademhaalde.” (Gutman)

Parsifal was voor Ludwig eenvoudig een *‘glorieus muzikaal en dramaties
kontrapunt” van de scénes in zijn droomkasteel Neuschwanstein.

DE PSYCHIATRIESE MASJIENE

Een uiteenzetting over de masjienes van Ludwig II van Beieren moet
besluiten met de laatste masjiene waaraan hij werd onderworpen. Géén

19



inventie van hemzelf. Als hij in 1886 uit zijn droomkasteel naar het gehate
SchloB Berg wordt vervoerd, treft hij daar de ambiance aan, waarin gekken,
misdadigers en tenslotte doden worden geproduceerd. De gedemonteerde
deurklinken, in de deuren aangebrachte kijkgaten en holten in de vensterom-
lijsting voor het traliewerk, duidden op het oord van de laatste zuivering.
Vrijwel onmiddellijk nadat de Koning is uitgeroeid, worden de kastelen voor
het publiek geopend.

20




Agnes Schreiner — Kees Vollemans

KONING OP STELTEN

“Le jour chasse la nuit”.

“Einsam wachend in der Nacht,
wem der Traum der Liebe lacht,
hab’ der Einen Ruf in acht,

die den Schlifern Schlimmes ahnt,
bange zum Erwachen mahnt.
Habet acht! Habet acht!

Bald entweicht die Nacht.”
Brangdne in Tristan und Isolde

In Syberbergs ‘Requiem’, film over Ludwig II van Beieren, wordt de
Koning door Keizerin Elisabeth (*‘Sissi’’) van Oostenrijk gewaarschuwd voor
het naderend eind van het Sprookje.

Zij doet het in de woorden, die Brangine in de ‘Tristan’ het liefdespaar
toeroept:

‘“Habet acht! Habet acht!
Bald entweicht die Nacht.”

(““O lente, lente currite, noctis equi”: “O draaft langzaam, langzaam, gij
paarden van de nacht”, smeekte de renaissance-minnaar, voor wie de nacht
niet eindigen mag - woorden door Marlowe’s Dr. Faustus tot angstkreet
omgebogen: geef me tijd om alsnog mijn ziel te redden, geef me de dag).

De dag die Sissi voorspelde, brak onverbiddelijk aan - met een psychia-
tries ‘Gutachten’ en tenslotte een sektierapport. De zon die opging vormde het
centrum van een onberispelijk ingericht universum: dat van de kliniese
wetenschap en de patologie.

De Koning maakt van de dag een nacht, want nachtelijk zijn de poézie en
de muziek waaruit hij leeft. De stilte en eenzaamheid van het duister vormen de
stroom waarin hoge gedachten opgloeien. Net als voor het liefdespaar uit het
muziekdrama, is de dag voor Ludwig de sfeer van de onttovering en ontluis-
tering: schennis van een geveinsde, daarom niet minder nobele Majesteit.

Echter, alleen tijdelijk kan de nacht het oord van de terugtocht uit het
dagelijks leven zijn: de beelden die hij voortbrengt, worden door het licht van
het weten niet geschuwd, integendeel: ze worden begerig opgespoord, nage-
jaagd en ingezet. En ook voor de produktieve dromer zelf is de duisternis de
fiedelende Dood aan het eigen oor: de dissonant van het sterven maakt de
verrukking van het leven uit.

Daarom is de moderne Sprookjeskoning zo anders dan de melancholieke

21



Monarch van de barok. De dissonante muziek die, in Shakespeare’s drama, de
ingekerkerde Richard II treft in zijn eenzaamheid, verergert slechts de leegte.
In Ludwigs nachtleven is muziek een massage, in dat van Richard verstarring.

Want voor de barokke Koning behoort de muziek tot het hoofse ritueel
van de dag, ze is een etikette en dekorum. Geheel volgens het recept van een
oude geneeskunde, vormt de muziek - als konsonante samenklank - een
medicijn tegen zwartgalligheid en waanzin. Maar in Richards onttroonde
afzondering breekt ze binnen als een gif dat de ziekte versnelt:

“Hoor ik muziek?
Hé, houd maat! Hoe bitter is de muziek-zo-zoet
Als de maat stuk is, en geen proportie is behouden!
Zo staat het met de muziek van het mensenleven.
En hier beschik ik over de kieskeurigheid van gehoor
Om de tijd gebroken in een wanordelijke snaar tot staan te brengen;
Maar toen er harmonie was tussen mijn staat en de tijd,
Had ik voor gebroken tijd geen oor.
Ik verspilde tijd, nu verspilt tijd mij;
Want nu heeft tijd mij tot zijn tellende klok gemaakt:
Mijn gedachten zijn minuten, en zuchtend krassen ze
Hun uren op het wijzerblad van mijn ogen:
Mijn vinger een wijzer die ze de tranen droogt.
Het luiden dat vertelt hoe laat het is
Is een luid gesteun, dat treft mijn hart mijn klok:
Zo wijzen zuchten, tranen en gesteun
Minuten, tijden en uren aan; maar mijn tijd
Snelt voort tot Bolingbroke’s trotse vreugde,
Terwijl ik hier te bazelen sta, zijn Klokkenknecht.
Deze muziek maakt me gek: laat haar zwijgen;
Want gekken mag ze aan hun verstand geholpen hebben,
In myj, lijkt het, maakt ze wijzen gek.”

Muziek en tijd zijn niet één met de ruimte, zoals ze het voor de Koning uit
de romantiek zullen zijn. D44r eerst zal de tijd tot ruimte worden, in een
ambiance van de zelfverleiding - zelfverleiding, omdat de Dood en Duivel
vermogens van het Individu zijn geworden, en de uitdaging ervan een kwestie
van de splijting van het eigen Ik. (Wie is niet zijn eigen Thanatos, zijn eigen
Mefisto?)

In de melancholiese “ruimte” zijn de versnellingen en de vertragingen van
Tijd, Muziek en Dood gebeurtenissen aan géne zijde van het teater, en het
geweld van hun binnen breken in (inbreuk op) de wereld bezit heel de
angstwekkendheid van een Dood die niet al ergens ‘‘van binnen” voortwoe-
kert, maar pas op het 4llerlaatste ogenblik 6pspringt en zich toont. De Dood
als grenswachter. En de grens tussen leven en dood is in de melancholie
analoog aan die tussen ruimte en tijd. Het vocht van de zwarte gal is niet, als de
romantiese ekstase, in staat om de grenzen te verleggen en de Dood te
mobiliseren, in dienst van het leven te stellen. Daarom is de dissonant voor de
melancholikus niet te genieten — hij heeft Orde en Harmonie nodig om in

22




evenwicht te blijven. Wanorde slaat hem met onmacht.

Ludwig daarentegen haalt uit de wanorde van zijn machtsverlies het
genot van de machtsdroom: zijn nachtelijke konversaties met geguillotineerde
vorsten. Dood en dissonant worden beleving — middelen om met gemqed te
stemmen - faktoren van de tempering. En dat heeft de Koning gemeen met zijn
toondichter. Wagner laat de klankregulering van zijn ‘Ring des Nibelungen’
aanvangen in de chaos van het Rijnwater, een chaos die onder kontrole wordt
gebracht in de eerste ““minimal music” ooit geschreven.

Zo is de verzonken orkestbak niet alleen de masjienekamer van een
stoomschip of een smidse vol arbeidersdwergen, maar evengoed een baaierd -
weliswaar niet klaar voor de scheppingsdaden van de Demiurg, maar dan toch
voor de sinjaal-manipuleringen van de Semiurg. Want alleen die weet, dat
dammen de stroom versnéllen. Of zoals de dichter Leopold schreef:

“Wie duwt de golven van de zee terug?
Het pogen zelf doet weer een golf ontstaan.”

“Wat de motoriese opgewondenheid van Zijne Majesteit betreft, beschik-
ken wij over de volgende mededelingen. Niet zelden kwam het voor dat Zijne
Majesteit zeer gespannen was, dan maakte hij zonderlinge dansende en
huppelende bewegingen, stiet of trok hij de handen door hoofd- en baardhaar,
posteerde Zijne Allerhoogste zich niet zelden voor de spiegel, alwaar hij de
armen kruiste en grimassen maakte.”

Von Gudden (k. Obermedizinalrath)

Dr. Hagen (k. Hofrath)

Dr. Grashey (k. Universitidtsprofessor)

Dr. Hubrich (k. Direktor), opstellers van: Artzliches Gutachten iiber den
Geisteszustand Seiner Majestéit des Kénigs Ludwig II. von Bayern (1886)

“Ludwig, vol voedsel en vrede, verwijderde zich niet ver van de verlichte
tafel, zo’n twintig passen heen en dan weer terug, maar het werden wel
vreemde passen. Door de stilte en mensenleegte van het park, het licht van de
maan en wat hij voelde en dacht werden zijn passen steeds wonderlijker: de
voeten tilde hij veel hoger op dan normaal, waarna hij het been met een ruk
zijwaarts en omlaag liet vallen, zodanig dat de punt van de schoen het eerst de
grond raakte met een even draaiende beweging alsof tegelijk een insect werd
vermorzeld. Het onnatuurlijke van deze bewegingen gaf de pas iets marionet-
achtigs maar, door de omvang en grootte van de zware gestalte, ook iets
griezeligs, te meer daar Ludwig ook met het hoofd wonderlijk draaiende
bewegingen begon uit te voeren op weer een ander ritme, waarbij hij het eerst
achterover liet kantelen zodat zijn gezicht bleek oplichtte in het maanlicht en
het daarna sterk opzij en vervolgens naar voren liet rollen. Het was de
koningspas, veel befluisterd en besproken, slechts door weinigen gezien maar
nu in het volle maanlicht uitgevoerd en bekeken door een in de struiken
verborgen Richard Wagner.”

W. Brakman, De blauw-zilveren koning (roman), Amsterdam 1977, p.69

Tijdens Ludwigs bezoek aan Versailles moesten straatjongens worden

23



weggejaagd, die achter de rug van de Koning diens eigenaardige steltgang na-
aapten. Steltlopen was de Koningspas: als het ritueel als regel en spreekwoord
op het schavot is omgebracht, kan het slechts in de gewoonte worden opge-
wekt. Alleen in de hér-beleving wordt het lichaam van de Koning weer tot
teken. Teken nu in estetiese zin - een estetika die oorden, eens door grenzen
gescheiden, als tegengestelde kategorieén in zich opneemt; en die de Dood,
voor Richard II een blikseminslag of meteoor, tot vriend kiest om de stilte te
verhevigen en tot klinken te brengen.

Voor de oude Koning was de eenzaamheid van de gevangenschap gebro-
ken tijd, wanklank en leegte - voor Ludwig is het alleen-zijn vervulling: de weg
naar bevrediging en verzadigdheid. Richard verdiept zich treurend in zijn lot,
Ludwig diept uit een Onbewuste vol geschiedenis schatten op: voor hem is ook
de Dood een leven. Bespiegeling kan voor de melancholikus een lafheid zijn,
een onridderlijkheid die de frisse blos der vastberadenheid verziekt — maar ook
de enige wijsheid die de dienst aan God verzaakt en de laatste rust begrijpt als
“niets zijn”":

““Zo speel ik in één persoon vele mensen,
En géén is tevreden: somtijds ben ik Koning;
Dan doet verraad mij wensen, ik was een bedelaar,
En ik bén het: dan overtuigt
Verpletterend gebrek me, dat ik beter nog een Koning kan zijn:
Dan ben ik Koning opnieuw; maar weldra
Bedenk ik dat ik ben onttroond door Bolingbroke,
En plotseling ben ik niets: maar wat ik dan ook ben,
Noch ik noch enig mens die méns slechts is
Zal ergens plezier in vinden, totdat hij komt tot rust
Door niets te zijn.”

Niets zijn: het diepste punt van de overpeinzing, het uiterste besef van de
leegte waaraan de wereld is uitgeleverd als de tekens niet meer van de
goddelijkheid der schepping spreken — maar né6it het Nirwana en het opgaan
in het Ene en het Al, dat het voor de romantiek zal zijn. De barok lijdt aan de
leegte, de romantiek aan het vele.

Net als de vlammenzee die Marlowe’s Faust verzengt, is de dood die
Richard II wacht (de aanslag op hem in zijn kerker) in zijn strenge direktheid
en snelheid vele malen genadiger, dan de langzame dood waartoe politici en
heelmeesters Ludwig veroordeelden. Het duister van Richards geribde krocht
betekende de voorbereiding op een vinnig toeslaan van de Dood: de volstrékte
duisternis; voor Ludwig echter was Moord de aanbrekende dag, het licht dat
het weten op zijn psyche en organisme wierp. Daarmee werd het donker
opgeheven waarin hij zich eens ophield, en dat van fantasieén had gewemeld.

24




MEDIES EKSPERTISE RAPPORT OVER DE
GEESTELIJKE GESTELDHEID VAN ZIJNE
MAJESTEIT KONING LUDWIG II VAN
BEIEREN

Hoe pijnlijk het opstellen van een beoordeling der geestelijke gesteldheid
Zijner Majesteit, hun eigen Koning, voor de ondertekende artsen ook moge
zijn, zij moeten de hun gestelde opdracht uitvoeren en met een nadrukkelijk
beroep op de door hen afgelegde eed en zich volledig bewust van hun zware
verantwoordelijkheid, doen zij naar plicht en geweten verslag van de ge€iste
ekspertise, waabij zij opmerken dat een persoonlijk onderzoek van Zijne
Majesteit niet alleen ondoenlijk was - nadere verklaring hiervan zal overbodig
zijn — maar met het beschikbare feitenmateriaal echter ook niet noodzakelijk.

Op de eerste plaats moge herinnerd worden aan het notoire feit dat een
tante van Zijne Majesteit, Hare Koninklijke Hoogheid Prinses Alexandra een
lange reeks van jaren (tot de dood er op volgde) aan een ongeneeslijke
krankzinnigheid leed. Kan hier niet al te veel waarde aan worden toegekend,
des te belangrijker is het er op te wijzen dat ook de jongere broer van Zijne
Majesteit, Zijne Koninklijke Hoogheid Prins Otto van Beieren, ongeneeslijk
krankzinnig is, dat de wortels van Zijne Hoogheid’s ziekte tot aan zijn jeugd
voeren en deze ziekte kenmerken vertoont waarvan de verwantschap met
bepaalde verschijnselen bij Zijne Majesteit zich onwillekeurig en onafwijsbaar
opdringt.

Zijne Koninklijke Hoogheid klaagde in een nog relatief vroeg stadium bij
de medeondertekende von Gudden, lid van de Hoge Mediese Raad, over
smartelijke toestanden van angst en innerlijke onrust, die zich reeds in Zijne
Hoogheid’s vroege jeugd kortstondig kenbaar maakten, zo werd het Zijne
Koninklijke Hoogheid bijvoorbeeld te machtig toen hij op 17-jarige leeftijd als
luitenant zijn eerste residentiéle wacht afnam, waaraan de inwoners van
Miinchen vol vreugde deelnamen en er zodoende een enorme toeschouwers-
massa op de been was, Zijne Hoogheid voelde zich toen als aan de ‘“‘schand-
paal” genageld: daarbij leed Zijne Koninklijke Hoogheid aan de meest akelige
gevoelens in borst en onderlijf, ook leed Zijne Hoogheid aan hallucinaties van
de vijf zintuigen en aan motoriese opgewondenheid, die zich uitte in de meest
vreemde slingerende en springende bewegingen van armen en benen en niet
zelden leidde tot een hoge staat van vervoering waarbij Zijne Hoogheid neigde
tot gewelddadigheden, daar komt bij dat in tegenstelling tot en in zekere mate
als tegenwicht aan de vele neerslachtige ervaringen en voorstellingen Zijne

25



Hoogheid niet zelden blijk gaf van een buiten alle proporties verhoogd
bewustzijn aangaande Zijne Hoogheid’s positie: uitlatingen als “Niemand
heeft mij te bevelen, zelfs de Koning niet”, werden vaak gehoord en alle
pogingen van de Mediese Raad om op Zijne Koninklijke Hoogheid invloed uit
te oefenen, zo mogelijk door zachte maatregelen van buitenaf, waren bijvoor-
baat nutteloos.

Het schijnt dat ook Zijne Majesteit al op jonge leeftijd last had van
vergelijkbare lichte aanvallen van innerlijke angst en opwinding. Zijne Ko-
ninklijke Hoogheid Prins Otto deelde de mede-ondertekenende van Gudden,
lid van de Hoge Mediese Raad, bij een gelegenheid waar Zijne Hoogheid’s
eigen klachten ter sprake kwamen, mede dat Zijne Majesteit aan dezelfde
kwalen leed. Zijne Majesteit zou altijd al erg vreesachtig zijn geweest en had
wanneer hij ging wandelen in de engelse tuin van Zijne Koninklijke Hoogheid
vaak de opdracht gegeven, er toch vooral op te letten dat er geen ontmoeting
met anderen kon plaatsvinden. Ook de overleden staatsadviseur von Neumayr
deelde bovengenoemde arts mede, hoe moeilijk het wel niet was, al relatief
korte tijd na de troonbestijging, bij een bezoek van het frankies distrikt, Zijne
Majesteit er toe te bewegen zich in het openbaar te vertonen. In het jaar 1872
werd Heer von Ziegler, administrateur van het ministerie, tot kabinets-
sekretaris benoemd. Deze hoorde (vergelijk zijn uitlatingen in akte 1) van
staatsadviseur Eisenhart en van personen aan het hof, hoe moeilijk het Zijne
Majesteit geviel, audiénties te verlenen en wel in het bijzonder die van
staatszakelijke aard. De vrees voor ontmoetingen met mensen trad gestadig
vaker aan den dag, (Ic) de bezoeken aan de kerk in Berg werden alsmaar
zeldzamer, tenslotte liet Zijne Majesteit in het voor publiek niet toegankelijke
park in Berg een romanties kerkje bouwen en zich de mis lezen zonder dat deze
door iemand anders mocht worden bijgewoond. (akte 2) Om maar geen
mensen in het teater te hoeven zien, kwam het tot de bekende separaatvoorstel-
lingen (vergelijk de opmerkingen van de koninklijke stalmeester Hornig
bladzijde 5, ook die van von Ziegler, koninklijk administrateur van het
ministerie akte 2). De omgang met mensen boezemde Zijne Majesteit steeds
meer weerzin in. (v. Ziegler akte 6). De terugkeer naar Miinchen na afloop van
het winterverblijf in Hohenschwangau duurde steeds langer en werd van 1876
tot 1883 geleidelijk aan met een maand verlengd. Het sein tot vertrek uit
Hohenschwangau werd pas op het allerlaatste ogenblik gegeven. (v. Ziegler
akte 4). Zijn Majesteit wond zich er al weken van te voren over op, als de
hofhouding naar Miinchen moest worden overgebracht. In Seeshaupt of
PeiBenberg kon Hoogstdezelve urenlang besluiteloos en talmend rond dralen,
om tenslotte de trein in te stappen, liever echter zou Hoogstdezelve zijn
teruggekeerd, Miinchen was voor Hoogstdezelve “‘een kwelling, een gevange-
nis”’, om met Zijne Majesteit’s eigen woorden te spreken. Aan het hofdinee
ging doorgaans dezelfde opwinding vooraf, het werd derhalve ook vaak
uitgesteld. Het was, om weer met Zijne Madjesteit’s eigen woorden te spreken,
Hoogstdezelve te veel, “alsof het naar het schavot leidt”. Vooraf dronk
Hoogstdezelve altijd acht tot tien glazen champagne om het gemoed te
verlichten. (vergelijk de nummers 15 en 16 in de opmerkingen van de konink-
lijke opperstalmeester HeBelschwerdt en de koninklijke kamerdienaar Wel-
ker.) Bij het gereedkomen van de spoorwegverbinding met de stad namen de
gramstorigheid en woedeuitbarstingen van Zijne Majesteit steeds meer toe,
aldus de koninklijke stalmeester Hornig en von Ziegler, administrateur van

26




het ministerie, laat zich op de volgende wijze uit over het hofdinee (akte 6):
Wekenlang voor een dinee was er sprake van deze “ramp” en elk onderwerp
van de redevoering moest voor dit tema ver naar de achtergrond wijken. De
redevoeringen werden tot 3 A 4 uur verlengd. Zijne Majesteit kon er geen
genoeg van krijgen en richtte zich met de meest opgewonden en ongelooflijke
uitdrukkingen tot de genodigden en bestelde verschillende keren het voor de
volgende dag vastgestelde dinee nog in de nacht ervoor af, hoewel alle
voorbereidingen waren getroffen. Was de dag van zulk een dinee echter
werkelijk aangebroken, dan was de stemming bij de redevoering, die dan altijd
nog enkele uren voor het dinee plaatsvond, de meest geéxalteerde die men zich
kan denken. Haastige inlichtingen over de een of andere genodigde, ijsberenin
de kamer, verwensingen in elke toonaard - dit was het immer terugkerende
beeld. Ingewijden zagen deze dinees altijd met angst tegemoet, omdat ze
moesten vrezen dat de zelfbeheersings-kracht van Zijne Majesteit zou bezwij-
ken. Zijne Majesteit gaf ook opdracht om de Hoogste plaats aan tafel zodanig
met pieces de milieu en bloemen te kamoefleren, dat men Hoogstdezelve nog
maar nauwelijks kon zien, ook werd met opzet enorm lawaaierige muziek
gelast. Eenmaal aan tafel gezeten schoot Zijne Majesteit vaak met wilde
bliksemende blikken om zich heen en stootte af en toe vol van woede met de
sabel op de grond. (vergelijk ook de mededelingen van Herr von Ziegler,
administrateur van het ministerie, over het gedrag van Zijne Majesteit toen hij
de uitvoeringen van Wagner in Bayreuth in het jaar 1876 bezocht (akte 11), -
de mededelingen van dezelfde rapporteur over de reis naar Zwitserland met de
toneelspeler Kainz (akte 12), alsmede die over het gedrag van Zijne Majesteit
ten opzichte van verschillende hooggeplaatste en zeer hooggeplaatste perso-
nen.)

De niet zelden voorkomende opgewondenheid van Zijne Majesteit voor
ontvangsten, voor en na bezoeken, voor hofdinees, wordt ook door von
Miiller, referendaris van het ministerie, bevestigd onder nummer 4 van zijn
verklaring. Op zeer bijzondere wijze werd dit kenbaar bij de eerste rapporte-
ringen van alleronderdanigste inzake het jubileum van Wittelsbach, deze .
rapporteringen vonden hoofdzakelijk in de maand december van het jaar 1879
plaats; de allereerbiedigste voorstellen die deelname van Zijne Majesteit aan
het feest beoogden, bewerkstelligden een voortdurende groter wordende
opwinding; het werd met de dag duidelijker, dat een definitief positieve
beslissing moest uitblijven en dat het openhouden van de vraag betreffende de
voorgestelde maand tot grotere verontrusting van Zijne Majesteit zou leiden,
zonder het geringste sprankje hoop te kunnen koesteren dat Zijne Majesteit
het feest tenslotte zou bijwonen.

De gevolgen van deze ziekelijke ontstemmingen en innerlijke remmingen
werden voortdurende droefgeestiger en noodlottiger. De koninklijke stal-
meester Hornig, die zich vanaf het jaar 1867 in de nabijheid van Zijne Majesteit
bevindt, bericht in zijn aantekeningen (bladzijde 1) dat Zijne Majesteit in het
begin nog een vrij grote behoefte voelde aan omgang met mensen. Tijdens de
nachtelijke ritten, wanneer maneschijn de bossen beglinsterde, werden er
feesten georganiseerd in het woud, waarvoor Hoogstdezelve de jongere be-
dienden van het vorstelijk stalpersoneel en ook lakeien ontbood. In tenten
werd dan tot vroeg in de morgen gepimpeld en vermaakte men zich met
spelletjes, zoals ringverstoppertje en ‘kleermaker leen me je schaar’. Later
stopte dit spelletje spelen, maar het kwam daarna nog wel voor dat tijdens een

27



rustpoos van Zijne Majesteit ergens in het bos, Hoogstdezelve sorbets dronk
met het stalpersoneel in een daar terplekke volgens turkse stijl ingerichte
kamer, iedereen moest dan de oosterse zitswijze aannemen en uit turkse pijpen
roken. Ook deden zich soortgelijke taferelen voor in het bij Linderhof gelegen,
zogenaamde ‘Hundingshause’: op huiden gezeten slempte het personeel uit
grote drinkhoornen houtgeest. Daarentegen is het algemeen bekend dat Zijne
Majesteit al sinds enkele jaren geen persoonlijke kontakten meer onderhoudt
met bewoners van de hoogste hofverblijven en met het koninklijk staatsmi-
nisterie, dat (opmerkingen van HeBelschwerdt en Welker d.d. 18 mei 1)
Hoogstdezelve gedurende de laatste jaren zelfs de kabinetssekretaris hooguit
tweemaal ontmoette, de hofsekretaris echter helemaal niet meer heeft gezien.
De weinige persoonlijke kontakten die Zijne Majesteit tegenwoordig nog
onderhoudt, beperken zich tot een aantal lieden van het lager dienstpersoneel
en vormt een beeld van de haast kinderlijke en hulpeloze toestand waarin
Hoogstdezelve door deze isolering is verzeild geraakt, (lakeien en coiffeurs op
zoek naar nieuwe ministers en een nieuwe kabinetssekeretaris) een waarlijk
tragies kontrast met Zijne Majesteit’s huidige, tot een bijna onnatuurlijk nivo
opgeschroefd, bewustzijn, vervuld van absoluut machtsgevoel en zelfverheer-
lijking.

Of Zijne Majesteit aan hallucinaties in de eigenlijke zin van het woord
lijdt, is niet met volle zekerheid te zeggen. Argumenten daarvoor leveren de
waarnemingen van Hefelschwerdt (verhoor van 18 mei, nummer 14.); het
geringste geluid doet Zijne Majesteit opschrikken. Tijdens de wandelingen (bij
dag en bij nacht) meende Hoogstdezelve vaak iets te hebben gehoord, voet-
stappen, woorden en zei dan tot hem die niets gehoord had, jij hebt nu eenmaal
geen goeie oren HeBelschwerdt. Zijne Majesteit heeft zich er echter nooit over
uitgelaten welke woorden nu precies gehoord werden. Ook in de woonvertrek-
ken (hetgeen ook door kamerdienaar Welker wordt bevestigd) kwam het
regelmatig voor dat Zijne Majesteit in de verblijven erboven voetstappen
meende te horen en er moest dan worden nagegaan of er niet iemand was,
hetgeen echter nooit het geval was. Wanneer Zijne Majesteit alleen in een
kamer verbleef (verhoor van HeBelschwerdt van 3 juni 1886 VI evenals dat van
Welker), sprak en lachtte Hoogstdezelve vaak zo luid, dat men ging geloven,
dat zich in dezelfde kamer een groot en vrolijk gezelschap had verzameld.

Een analyse van het gedrag van Zijne Majesteit, waarover von Ziegler,
administrateur van het ministerie, bericht (akte 6 van zijn aantekeningen)
gedoogt in elk geval de opvatting, dat het wordt beheerst door waanvoorstel-
lingen: “Zijne Majesteit koesterde niet eenmaal, maar iedere keer weer de
argwaan, dat ik bij het uitbrengen van een rapport Hoogstdezelve met een
onwelvoeglijke, zonderlinge blik had aangekeken. Onmiddellijk na de rappor-
tage kreeg ik dan de opdracht mij te rechtvaardigen en ik heb aan deze
verantwoordingen enorm veel tijd moeten besteden.” Herr von Ziegler is de
mening toegedaan, dat deze ‘argwaan’ moet worden teruggevoerd op het
gevoel van Zijne Majesteit een zonderlinge indruk uit te stralen en op een
bewustzijn met anomale karakteristicken, wat hoogstwaarschijnlijk juist is en
in overeenstemming met het wezen van de waanvoorstelling. De mededelingen
van stalmeester Hornis (vergelijk zijn bevindingen bladzijde 4) kunnen echter
alleen maar begrepen worden als buitensporigheden van de fantasie en wel in
een hoogst ongewone mate, die de grenzen van de norm ver overschrijdt; toen
Zijne Majesteit onder de blote hemel tijdens een sneeuwstorm bij enkele

28




graden vorst piknickte, waande hij zich aan een zeeoever, genietend van de
warme zonnestralen; ook hetgeen op bladzijde 15 wordt beschreven vergunt
ons stellig een blik in een diepe afgrond, die ons zou doen huiveren als niet het
diepste medelijden met de ziekte van Hoogstdezelve verzachtend tussenbeide
kwam: “Zojuist heb ik in gedachten - aldus de woorden van Zijner Majesteit -
een grote waterkruik op het hoofd van de Koningin aan stukken geslagen, ik
heb haar aan de vlechten over de grond gesleurd en haar boezem met mijn
hakken vermorzeld”, (vergelijk ook soortgelijke mededelingen van Heer von
Ziegler, administrateur van het ministerie, akte 14) of: “zojuist was ik in
gedachten in de grafkelder van de Theatinerkerk en heb Koning Max uit de
sarkofaag gerukt en hem een draai om de oren gegeven.” - Ook de on-
bedwingbare manies van Zijne Majesteit (Hornig 4), om in een door pauwen
voortgetrokken wagen door de lucht te vliegen, de opdracht die machinist
Brand ontving van Hoogstdezelve om een vliegmasjiene te vervaardigen voor
vluchten over het Alpmeer bij Hohenschwangau, de imitatie van de blauwe
grot op Capri, waarvoor stalmeester Hornig tweemaal naar Capri moest
afreizen om aldaar het blauw te bestuderen, de maan in de slaapkamer van
Zijne Majesteit (vergelijk von Ziegler akte 3), zou men kunnen verwijzen,
evenals nog vele andere zaken die elders besproken zullen worden, naar het
domein van de op hol geslagen fantasie, waar de beperkingen door werkelijk-
heid en mogelijkheid opgelegd, aan de wind worden prijsgegeven en we
kunnen dit hoofdstuk besluiten door nog slechts in het kort te wijzen op de zo
nu en dan gedane liefdesverklaringen, vriendschaps- en dankbetuigingen van
Zijne Majesteit, die reeds door hun vorm overdreven aandoen (vergelijk de
brieven van Zijne Majesteit die gericht zijn aan Herr von Miiller, referendaris
van het ministerie en von Ziegler, administrateur van het ministerie en hun
wezenlijk fantasmagoriese oorsprong verraden door de korte duur en het
plotselinge ongemotiveerde einde ervan).

Overigens is achteraf nog een melding van kamerlakei Mayr aan de akte
toegevoegd, die er nauwellijks enige twijfel over laat bestaan dat Zijne
Majesteit werkelijk aan hallucinaties lijdt. “Weliswaar verdraag ik alles, maar
als de Koning zich iets heeft ingebeeld en zich daar absoluut niet meer van af
laat brengen, is het om wanhopig van te worden. Hij begon dan bijvoorbeeld
als volgt, doe dat mes weg (of een ander voorwerp) en als ik dan zeg Majesteit
er is helemaal geen mes, dan blijft hij urenlang ononderbroken doorvragen,
maar er moet een mes zijn, waar kan het anders zijn gebleven, jij hebt het
verstopt, waar heb je het verborgen, waarom heb je het verstopt, leg het
onmiddellijk weer op zijn plaats.” (vergelijk het schrijven van Klug, ko-
ninklijke raadsman.) Het is, voegt Mayr nog toe, om krankzinnig van te
worden.

In ieder geval onbegrijpelijk blijven de volgende gebeurtenissen: Tussen
Berg en Ammerland staat een boom die Zijne Majesteit de ‘heilige boom’
noemt, HeBelschwerdt weet niet waarom - elke keer als Hoogstdezelve voorbij
deze boom komt, hetzij te voet, hetzij te paard of met de koets, maakt Hij een
diepe buiging. Zo werd ook een afrastering in de buurt van Ammerland, bij elk
voorbijgaan - te voet, te paard of met de koets - door Zijne Majesteit op een
bijna zegenende wijze gegroet. Wanneer Zijne Majesteit de Koning slot
Linderhof voor langere tijd verliet, omarmde Hoogstdezelve telkens een zuil
aan de ingang; hetzelfde geschiedde bij terugkeer. Werd het slot maar voor
korte tijd verlaten, dan werd de zuil slechts even betast. (Verhoor van

29



HeBelschwerdt van 3 juni 1886 V en Hornig bladzijde 5.) Opheldering hierover
kan alleen Zijne Majesteit Hoogstzelve geven. Waarschijnlijk liggen ook hier
ziekelijke storingen van de zintuiglijke werking of van het denkvermogen aan
ten grondslag.

Wat de motoriese opgewondenheid van Zijne Majesteit betreft, beschik-
ken wij over de volgende mededelingen. Niet zelden kwam het voor dat Zijne
Majesteit zeer gespannen was, dan voerde Hoogstdezelve zonderlinge dansen-
de en huppelende bewegingen uit, stiet of trok de handen door hoofd- en
baardhaar, en posteerde Hoogstdezelfde zich vaak voor de spiegel, alwaar hij
de armen kruiste en grimassen trok. (HeBelschwerdt en Welker, verhoor van
18 mei 13.) Vanaf deze tijd kwamen urenlang durende woedeuitbarstingen
voor, Zijne Majesteit ijsbeerde dan door de kamer met dansende, wiegende
bewegingen en maakte vanuit de polsen heftige handgebaren, ook kon Zijne
Majesteit rustig peinzend en onbeweeglijk voor zich uit starend, urenlang een
haarlok rond de vingers draaien of het haar in de war kammen. (Hornig
bladzijde 4). Om zich duidelijker uit te drukken, bootsten opperstalmeester
HeBelschwerdt en kamerdienaar Welker deze hoogst ongewone bewegingen
van Zijne Majesteit na, hetgeen met geen pen te beschrijven valt. Voor de
medeondertekenende v. Gudden, lid van de Hoge Mediese Raad, was het
onmiddellijk duidelijk dat het hier om ziekelijke bewegingen ging.

Van de opwinding, de gespannenheid van Zijne Majesteit, de driftbuien
en woedeuitbarstingen van Hoogstdezelve, was in het voorgaande reeds
regelmatig sprake. Op het gebruik van geweld tegen de bedienden komen
ondertekenden later terug. - Nergens stuit men in de akten op normale
gemoedstoestanden of uitingen daarvan. Het schijnt dat deze geheel ten
gronde zijn gegaan, waarvoor haat en onnatuurlijke afschuw in de plaats is
getreden. Er mag hier herinnerd worden aan de ronduit ontstellende uitla-
tingen over Hare Majesteit de Koningin Moeder en over Zijne Majesteit Max
II. Op deze plaats hoort ook een mededeling thuis van Herr von Ziegler,
administrateur van het ministerie, over een uitlating van Zijne Majesteit, die de
ondertekenende artsen fatsoenshalve niet kunnen weergeven. (v. Ziegler akte
15). Het borstbeeld van Zijne Majesteit de Keizer in Hohenschwangau werd
door Zijne Majesteit in het voorbijgaan bespuugd. (Hornig bladzijde 6).
Opperstalmeester HeBelschwerdt (vergelijk ook diens verhoor van 3 juni I)
ontving het bevel om in Italié een bende op de been te brengen, om de duitse
kroonprins tijdens zijn verblijf in Montone te ontvoeren en hem geketend in
een grot, op water en brood gevangen te houden. Zijne Majesteit maakte in
gedachten uitvoerige schetsen van de aan de kroonprins toebedachte marte-
lingen, waarvoor ook speciaal de order werd uitgevaardigd, toch vooral zijn
leven te ontzien, opdat zijn lijden niet al te snel zou worden beéindigd. Door
honger en dorst moest hij gekweld worden en heimwee naar de zijnen moest
zijn ziel verscheuren. De zegetijdingen in de veldslagen van 1870-°71 stemden
Zijne Majesteit treurig, “het arme Frankrijk” is zeer te beklagen, — Versailles
onteerd door de intocht van de duitsers. Vaak moest von Ziegler, administra-
teur van het ministerie aanhoren hoe mooi het zou zijn wanneer men dit
vervloekte nest (notabene de eigen hoofdstad en residentie!) tot in elke hoek in
brand kon steken en stalmeester Hornis bericht van een door Zijne Majesteit
vaak uitgesproken wens aan Hornig (bladzijde 7), dat het gehele Beierse volk
slechts één kop zou hebben om het met één slag te kunnen afhouwen.
Opperstalmeester HeBelschwerdt kreeg van Hoogstdezelve het bevel om

30




Excellentie von Maillinger, de vroegere minister van oorlog, die weigerde om
de vleugeladjudant van Zijne Majesteit, Graaf von Durkheim, tot kapitein te
benoemen, in de burchtkerker op te sluiten. (verhoor van 18 mei 8). Zo verging
het ook Herr von Ziegler, die vroeger hoog in de gratie stond, maar die wegens
eenrapportage, waarbij het om een kleinigheid ging, gevangen genomen moest
worden. (v. Ziegler akte 2.5). Nog een groot aantal andere personages,
waaronder zelfs koninklijke Prinsen, moesten gevangen genomen worden. Om
zelf geen straf op te lopen, meldden de bedienden dat de bevelen van
Hoogstdezelve waren uitgevoerd. De beschrijving van de in opdracht van
Zijne Majesteit ingerichte burchtkerker in Hohenschwangau staat in het
verhoor van HeBelschwerdt van 18 mei onder nummer 6. In het jaar 1884
ontving HeBelschwerdt van Zijne Majesteit de opdracht om Zijne Excellentie,
Herr von Riedel, minister van financién op te pakken en naar Amerika te
transporteren, na het bezwaar van de onuitvoerbaarheid van deze taak te
hebben ingebracht, moest hij worden opgesloten en toen ook dit voor on-
mogelijk werd gehouden, moest hij ’s nachts worden opgewacht en afgeran-
seld. De vroegere vleugeladjudant Baron Hertling, die er geen genoegen mee
nam om bevelen van Hoogstdezelve via dienstbrieven van lakeien te ontvan-
gen en zijn ontslag aanbood, diende onmiddellijk te worden omgebracht,
(verhoor HeBelschwerdt van 3 juni, pagina 4) evenzo diende dit te geschieden
met Herr von Ziegler, administrateur van het ministerie (zie zijn mededelingen
akte 17). Nog recentelijk gaf Zijne Majesteit de opdracht om twee dienaren
naar Amerika te transporteren en daar onder voortdurende bewaking te
stellen, opdat zij niets konden doorvertellen, het ging hier om kamerdienaar
Welker en voorrijder Bieller, die zich de ontevredenheid van Hoogstdezelve op
de hals hadden gehaald; de één omdat hij een beoogde lening van maar liefst 25
miljoen mark niet had kunnen afsluiten, de ander omdat hij een vogeltje dat uit
de volitre was ontsnapt, niet onmiddellijk weer had kunnen vangen. Bij deze
gelegenheid werd voorrijder Bieller door Zijne Majesteit de keel dichtgekne-
pen. Vaak kon Zijne Majesteit urenlang zitten te broeden op nieuwe straffen,
die Hoogstdezelve dan in petto had voor hen die op de een of andere manier,
hetzij werkelijk hetzij slechts vermeend, in de ogen van Zijne Majesteit
gezondigd hadden. Kamerlakei Mayr werd ongeveer 4 jaar geleden de vol-
gende straf opgelegd: gedurende één jaar mocht hij alleen met het gelaat
verborgen achter een zwart masker voor Zijne Majesteit verschijnen. (vergelijk
ook v. Ziegler 18). Kamerlakei Sauer moest in een door Zijne Majesteit
speciaal daarvoor ontworpen narrenpak, op een ezel worden rondgereden
over de landweggetjes in de omgeving van Hohenschwangau. (verhoor van
HeBelschwerdt en Welker van 3 juni blz. 1). Kamerlakei Buchner aan wiens
domheid Zijne Majesteit zich ergerde moest “een lakzegel op het voorhoofd
dragen” ten teken dat zijn hersens waren verzegeld. (v. Ziegler akte 19). Na de
verklaring van het koninklijk kabinet van 5 mei dit jaar, ontving HeBelsch-
werdt de opdracht om mee te denken over een toepasselijke straf voor de heren
ministers. (verhoor van 18 mei, nummers 8, 9, 10 en 11, bevestigd door de
betreffende uitspraken van Welker). Marker ontving van Zijne Majesteit de
order, eventueel lieden in dienst te nemen om Herrenwérth op te blazen.
(verhoor van Welker blz. 14). Opperstalmeester HeBelschwerdt kenschetste
het, evenals kamerdienaar Welker en stalmeester Hornig, als een typiese
karaktertrek van Zijne Majesteit om plotseling en zonder enige aanleiding
genegenheid voor iemand op te vatten, die vaak na korte tijd in het absolute

31



tegendeel omsloeg. Deze vreemde eigenschap zou icdere deskundige als een
ziekelijk verschijnsel mogen imponeren. Deze afkeer ontaardde maar al te
vaak in een alles verzengende haat, zelfs zodanig dat b.v. alleen al het noemen
van de naam van de in ongenade vervallen persoon Zijne Majesteit in woede
deed ontsteken en Hoogstdezelve het bevel uitvaardigde, dat ingeval deze
naam bij mededelingen vermeld moest worden, alleen de initialen mochten
worden uitgesproken of opgeschreven. (verhoor van HeBelschwerdt en Wel-
ker van 7 juni pagina 11 en 21). Stalmeester Hornig (blz. 5) noemt in dezen de
voormalige vleugeladjudant, Heer von Sauer, Baron von Hertling, Hirsch-
berg, Graaf von Diirkheim, staatsadviseur Heer von Eisenhart, Heer von
Siegler, adminstrateur van het ministerie, etc.

Bekend is de voorliefde van Zijne Majesteit voor de franse koningen
Lodewijk de XIV, XV en XVI, hun absolute heerschappij, hun bouwwerken,
etc. (vergelijk de mededelingen van Herr von Ziegler en stalmeester Hornig).
Een voormalig tweede luitenant van het beierse leger werd de opdracht
toevertrouwd een ‘koalitie’ te vormen, dat wil zeggen een legertje mannen op
de been te brengen met wiens hulp het moest lukken het absolutisties rege-
ringssysteem opnieuw in te voeren; de grondwet moest worden opgeheven, de
volksvertegenwoordiging worden afgeschaft. (Hornig bladzijde 2). Weliswaar
schetst referendaris Herr von Miiller, die door Zijne Majesteit het leiderschap
van de koalitie in het vooruitzicht was gesteld, in zijn berichtgeving een
enigszins ander beeld van deze koalitieplannen, maar dit strookte niet met de
bedoelingen van Zijne Majesteit.

Zijne Majesteit was van plan (Hornig blz. 3) het land, tegen vergoeding
van een grote som gelds, aan Zijne Koninklijke Hoogheid Prins Luitpold af te
staan of aan Pruisen te verkopen. Geheimraad von Loher werd de opdracht
toevertrouwd, om te kijken naar een ander koninkrijk, waar het absolutisties
systeem nog wel mogelijk was, deze maakte op kosten van de staatskas verre
zeereizen, maar berichtte echter dat deze opdracht onmogelijk was uit te
voeren. (vergelijk ook v. Ziegler akte 10). Stalmeester Hornig (bladzijde 2)
deelt mede dat Zijne Majesteit zich heimelijk in de gewaden van de franse
koningen kleedde. Getooid met kroon en scepter, welke kostbare voorwerpen
speciaal daarvoor uit de schatkamer moesten komen, werden nachtelijke
wandelingen ondernomen, ook ontwikkelde zich het idee om in Graswang-
thale een tweede Versailles te bouwen. Herr von Ziegler, administrateur van
het ministerie vermeldt, dat Zijne Majesteit voor een borstbeeld van Koningin
Marie Antoinette, op het terras van Linderhof, altijd het hoofd ontblootte en
haar wangen streelde en opperstalmeester HeBelschwerdt wijst erop, dat zich
in Linderhof een beeld bevond, (waarvan Welker meent dat het een histories
onderwerp uit de tijd van Lodewijk de XIV uitbeeldde) waar Zijne Majesteit
als bij vastgestelde orde voor knielde en waarvoor ook HeBelschwerdt met de
hand naar het beeld uitgestrekt, moest knielen, als zwoer hij een eed, zonder er
echter naar te mogen kijken, (verhoor van 3 juni blz. 13) ook Welker (pagina
20) verhaalt over de beeldencultus van Zijne Majesteit en beschrijft vooral hoe
de Koning voor een beeld, dat een episode uit het-leven van Koningin Marie
Antoinette voorstelt, vererende tekens maakte en vervolgens met opgeheven
hoofd en starende blik achterwaarts schreed, eerst langzaam dan sneller en
eenmaal ver genoeg van het beeld verwijderd, zicht afwendde, als nam Hij
smarktelijk afscheid.

Vanaf de tijd dat Herr von Ziegler, administrateur van het ministerie,

32



toendertijd kabinetssekretaris — de laatste man van beschaving (vergelijk von
Ziegler 20) met wie Zijne Majesteit regelmatig kontakt onderhield en persoon-
lijke zaken van grote importantie besprak - werd ontslagen, stopte Zijne
Majesteit met het inwinnen van persoonlijke adviezen aangaande staatszaken.
Het is ongelooflijk hoe deze behandeld werden. Maar het is wenselijk eerst nog
enkele korte opmerkingen over de persoonlijke kontakten van Zijne Majesteit
met het dienstpersoneel in te lassen.

Zowel de binnenkomende tijdingen als de orders van Hoogstdezelve
worden in de regel door gesloten deuren uitgewisseld. Door op de deur te
krassen wordt het teken gegeven dat men Zijne Majesteit heeft begrepen.
Personeel dat mag of moet binnentreden wordt geacht met een diepe buiging te
verschijnen, mag Zijne Majesteit niet aankijken, geen woord spreken en moet
zich met behulp van tekens duidelijk maken en slaagt men daar niet in dan
moet men de bewegingen van het schrijven imiteren, zodat het op deze wijze
doorgeseinde bericht in de voorkamer kan worden genoteerd en aan Zijne
Majesteit mag worden overhandigd. Tijdens het opdienen van de maaltijden
worden de bedienden geacht op dezelfde wijze aan te treden, zij mogen Zijne
Majesteit niet aankijken, noch de gerechten met hun blikken beroeren en zij
dienen zich evenzo te verwijderen. Ook de lakei die Zijne Majesteit hielp bij het
aankleden mag Hoogstdezelve niet aankijken. Heeft iemand van het personeel
straf opgelopen dan moet hij tevens knielen of languit op de buik gaan liggen.
Voornoemde is ingevoerd nadat Zijne Majesteit vorig jaar over de ceremoniéle
gebruiken aan het Chinese hof heeft gelezen. Voor het geringste vergrijp
(bijvoorbeeld het verkeerd uitspreken van franse namen) of een onaangename
tijding gelast Zijne Majesteit vaak opsluiting in de burchtkerker of een andere
straf; een order die men voorgeeft uit te voeren, hetgeen echter in werkelijkheid
nooit gebeurd. Het komt echter zeer vaak voor dat Zijne Majesteit bruut
geweld gebruikt en de bedienden soms tot bloedens toe slaat en stompt. Zo zijn
minstens tegen de 30 personen mishandeld. Nadat de gewone lakeien en ook de
lieden van de vorstelijke stallen zich door simulatie van de meest uiteenlo-
pende ziekten aan de persoonlijke diensten bij Zijne Majesteit hadden ont-
trokken (sinds een jaar), werden deze aan rijknechten opgedragen. Maar ook
onder hen was het verloop groot. (vergelijk de beide verhoren van Hef3elsch-
werdt en Welker). De mishandelingen van het dienstpersoneel bevestigt ook
Herr von Ziegler, administrateur van het ministerie (vergelijk zijn medede-
lingen in de akten 18 en 19). Kamerdienaar Welker beschrijft zelfs het volgende
voorval: voorrijder Rothenanger, een jonge knaap, klein en tenger van
postuur, werd vanwege een onbeduidend vergrijp door Zijne Majesteit ge-
schopt en geslagen en met zulk een enorme kracht tegen de muur gegooid, dat
de lijfjagers in de voorkamer dachten dat de jongeman werd doodgeslagen, zo
groot was hun verontrusting dat ze op het punt hebben gestaan de kamer
binnen te dringen om Rothenanger te hulp te komen. Er bestaat zelfs een
vermoeden, dat de oorzaak van de dood van Rothenanger, het jaar daarop,
verband houdt met de mishandelingen welke hij heeft moeten doorstaan. Een
rijknecht, van beroep oorspronkelijk slager, kreeg eenmaal van Zijne Majes-
teit een flinke dreun op het gezicht verkocht en vertelde later tegen de
bedienden: “‘een ander had ik de ingewanden uit zijn lijf gereten”. De reden
waarom het personeel Zijne Majesteit niet mocht aankijken, is waarschijnlijk
dezelfde als die waarom Hoogstdezelve strenge orders uitvaardigde, nooit de
kastelen, de koninklijke koets en slede aan onderdanen te tonen, omdat hun

33



blikken deze heiligdommen zouden ontwijden. (Hornig 7).

Staatszaken betitelde Zijne Majesteit met de term “‘staatsgeleuter” en als
de binnengekomen stukken van het kabinet werden voorgelegd zei Hoogst-
dezelve herhaaldelijk: “ik zou deze papierhandel het liefst zo weer het raam uit
smijten”. De binnengekomen stukken, die het kabinet verzegeld aan Zijne
Majesteit bezorgde en waaronder zich de meest belangrijke staatszaken
bevonden, bleven, eenmaal door Zijne Majesteit geopend, tamelijk lang, vaak
dagen achtereen, open en bloot liggen, zo maar toegankelijk voor de bedien-
den en in recentere tijden ook voor de als bedienden werkzame rijknechten.
Alle aangelegenheden die ruggespraaak vereisten en vooral ook de ministeriéle
voorstellen van zeer principiéle of anderzins belangrijke aard, die niet zoals de
gewone lopende zaken reeds door iedereen ondertekend waren en alleen nog
de signatuur van Hoogstdezelve behoefden, werden met mondelinge of op een
kladje geschreven instrukties van Zijne Majesteit door de kamerbediende naar
de kabinetssekretaris van dat ogenblik teruggestuurd, nadat deze bedienden
eerst zelf de instrukties van Hoogstdezelve in briefvorm hadden overgeschre-
ven. (verhoor HeBelschwerdt en Welker van 3 juni pagina 12, 22 en 23). De
belangrijkste orders van Zijne Majesteit verliepen via het dienstpersoneel. Een
werkelijk schrikbarend bewijs hiervoor leveren de geschriften in de bundel
“brieven van lakei Mayr uit de beginperiode”, die voor een deel door Zijne
Majesteit zelf zijn geschreven of gekorrigeerd. Hefelschwerdt ontving ter fine
van advies ook het rapport van het koninklijk kabinet van 5 mei 1886, om ook
de onderhandelingen over de vorming van een nieuw ministerie met Herr von
Ziegler en over de plaats van coiffeur Hoppe als nieuwe kabinetssekretaris,
aan hem over te dragen!! (vergelijk de mededelingen van de sekretaris van de
Geheimraad Thelemann).

Reeds Herr von Ziegler, administrateur van het ministerie, bericht (akte
18 van zijn verhoor): Er was geen sprake meer van respekt voor de hoogste
ambtenaren, voor de bovenste regionen van het Hof en de ministers. Bij
rapportages werden ze met de meest verachtelijke woorden vermeld en helaas
niet alleen bij rapportages, — ook ten overstaan van bedienden, coiffeur Miiller
en de tandarts; zelfs vorsten werden niet gespaard. Het dienstpersoneel wist bij
monde van Zijne Majesteit, dat de majoor-hofmaarschalk of de majoor-
hofmeester “het niet in het hoofd moesten halen” ook maar één keer de
hofhouding in Berg of Hohenschwangau te inspekteren. Voor Zijne Majesteit
(vergelijk het geciteerde fascikel) zijn de koninklijke ministers, janhagel,
gepeupel en gespuis, ook de volksvertegenwoordiging wordt bepaald niet met
eerbetoon behandeld en het volk verdient op geen enkele wijze dat Zijne
Majesteit zich aan hen toont. -

Het stuit de ondertekende artsen tegen de borst, langere excerpten en
montages van deze strekking samen te stellen en het zal voldoende zijn een
enkel citaat uit een in opdracht van Hoogstdezelve geschreven brief van lakei
Mayr aan te halen: ““‘Schrijf aan HeBelschwerdt: dat hij iets volkomen onjuists
en foutiefs heeft geschreven, toen hij het zich aanmatigde te schrijven, dat die
schurk van een minister wel genoodzaakt was dat voorstel in overweging te
nemen. Ik heb dat voorstel verworpen, want die schurk heeft absoluut geen
recht zijn neus in zaken te steken die hem helemaal niet aangaan en die voor
hem eenvoudigweg niet bestaan. Die hij dan ook maar snel dient te vergeten”. —
en dit citaat te laten volgen door een ook nog in ander opzicht belangrijk
afschrift; een brief van Zijne Majesteit aan HeBelschwerdt, door Hoogstdezel-

34



ve eigenhandig met potlood en in kennelijk grote haast geschreven:

“Let goed op en zorg dat het in orde komt. Spreek uitvoerig met Ziegler.
Zeg hem dat de zittende ministers weg moeten, zij hebben zich bij mij
onmogelijk gemaakt. Hij wordt het, wanneer hij tenminste alles in orde brengt
zoals ik het wil. Hij moet dan zelf nieuwe kollegaas voordragen. - Schneider er
ook uit en vervangen door iemand met meer kapasiteiten. Is de volksver-
tegenwoordiging inkompetent, dan ontbinden, een nieuwe installeren en het
volks zeer gedegen bewerken. Maar wel snel. - Beloof hem behalve de
achterstallige schulden nog een paar miljoen ekstra, (maar zonder dat de
volksvertegenwoordiging weet waarvoor, maak het geloofwaardig dat deze bij
de achterstallige schulden behoren) voor de rest moet jij zorgen. Zeg hem dat
het bouwen mijn grootste levensvreugde is, dat ik, sinds alles op schandelijke
wijze stagneert, vreselijke ongelukkig ben, ik denk er voortdurend aan afstand
te doen van mijn troon, aan zelfmoord, dat deze toestand moet ophouden, dat
het bouwen niet meer mag stagneren, dat wanneer hij alles klaart, hij Mij
letterlijk weer reden geeft te leven. Zorg ervoor dat hij zich dit in het bijzonder
erg aantrekt. Het wordt geregeld volgens direkte fondsen (geen lening, dat is
mij onwaardig), dan is het kultuurbezit weer geheel mijn eigendom (van mij
zelf). Vanzelfsprekend daaraan verbonden is de snelle voortgang van de
slaapkamer in Linderhof, St. Hubertuspaviljoen en de uitbouw van de burcht
van Herrenworth en Falkenstein. Daarvan is mijn levensgeluk afhankelijk.
Deze Herr von Ziegler zal meewerken. Hij moet er alles voor opzij zetten, alle
knelpunten rigoreus doorhakken, alle moeilijkheden overwinnen, alle hinder-
nissen neerhalen en zo vlug mogelijk, dat is de hoofdzaak. Dat jij nog niet
helemaal in orde bent is al te erg, raadpleeg nog eens een dokter, beterschap.
Berg 11 mei 1886. Ludwig.”

De houding die Zijne Majesteit op dit moment tegenover het land inneemt
behoeft geen kommentaar. De psychiese krachten van Zijne Majesteit zijn
reeds dermate ontwricht, dat werkelijk elk inzicht ontbreekt en het denken
volledig in tegenspraak is met de werkelijkheid en Hoogstdezelve niet meer vrij
kan handelen en door zich af te zonderen vereenzaamt, in de waan van een
absolute macht zonder grenzen, — zoals een blinde zonder geleide aan de rand
van een afgrond staat.

Bouwen als enige levensvreugde van Zijne Majesteit; maar juist de
bouwwerken betekenden het bankroet van de koninklijke financién en waren
de oorzaak van het versneld aanbreken van de katastrofe. Alle voorstellen, alle
bemoeienissen, de zaak weer op poten te zetten waren vergeefse moeite. Zijne
Majesteit moest en zou bouwen en de manier waarop werd geprobeerd - koste
wat het koste — de benodigde gelden bij elkaar te brengen, toont wederom het
verval van de geestelijke krachten op maar al te duidelijke wijze. HeBel-
schwerdt werd door Zijne Majesteit naar de thans gestorven vorst Maximiliaan
von Thurn und Taxis naar Regensburg gestuurd om een lening van 20 miljoen
op te nemen en moest via bemiddeling van Zijne Koninklijke Hoogheid
Hertog Ludwig de hulp van de Keizer van Qostenrijk inroepen. Ook moest
HeBelschwerdt op reis naar Stockholm, naar Zijne Majesteit de Koning van
Zweden en Noorwegen en toen hij zich aan deze opdracht onttrok, werd een
vleugeladjudant van Zijne Majesteit er heen gezonden, natuurlijk zonder
resultaat. Een vleugeladjudant ontving via HeBelschwerdt de opdracht van
Hoogstdezelve om in Brazilié een lening tot stand te brengen, andere personen
moesten naar Brussel, naar de Sultan in Konstantinopel en naar de Sjah in

35



Teheran. Was er door middel van lenen niet aan geld te komen (het ging

inmiddels al om een bedrag van 25 miljoen) dan moest op bevel van Hoogst-

dezelve worden ingebroken bij banken in Stuttgart, Frankfurt, Berlijn en

Parijs, voor dit doel moesten dan lieden worden ingehuurd. (verhoren van

HeBelschwerdt en Welker.) Door meerdere van deze opdrachten tegelijkertijd

uit te vaardigen, zonder dat de uitvoerenden van elkaars orders op de hoogte

mochten zijn, hoopte Zijne Majesteit zelfs in het bezit te komen van 80 miljoen.

(mededeling van Hornig bladzijde 3.) Als er niets te lenen viel en ook van roof

en inbraak moest worden afgezien, dan zou het volk en haar vertegenwoor-

digers de tekorten moeten aanvullen, hetgeen niet meer was dan hun plicht als
onderdanen en waardoor zij opnieuw de gunst van Hoogdezelve konden
verdienen en Zijne Majesteit er misschien toe konden bewegen, om stap voor
stap de band met hen te herstellen. Wanneer men zich niet betert, valt aan een
gebaar van de kant van Zijne Majesteit vanzelfsprekend helemaal niet te
denken. Goeie onderdanen hadden de zaken anders aan moeten pakken, als zij
hun liefde voor hun Koning en meesters geloofwaardig wilden maken etc. -

Daar komt bij dat de opdrachten van Hoogstdezelve tot aan vandaag de dag

onveranderd voortduren, alsof de middelen in onbeperkte mate voorhanden

zijn. (bundel “Brieven” etc.)

Het hier aangeboden materiaal is ronduit verpletterend.

Rest nog slechts een korte blik te werpen op de lichamelijke toestand van
Zijne Majesteit. Al sinds lange tijd klaagt Zijne Majesteit over een drukkend
gevoel en pijn in het achterhoofd, Hoogstdezelve laat zich dan behandelen met
ijskompressen, af en toe zelfs onder het eten; verder heeft Zijne Majesteit vaak
last van slapeloosheid, heeft gedurende 6 jaar, 2 tot 3 maal in de week chloral
ingenomen en gebruikt sinds 4 jaar andere slaapmiddelen, waarvan de rappor-
teur de samenstelling niet kent. (vergelijk de verhoren van Helelschwerdt en
Welker van 3 juni 1886, pagina 15 en 19, de uitspraken van lakei Mayr en de
mededelingen van referendaris Herr von Miiller pagina 6.) Dit is de juiste
plaats om verslag te doen van de slordige, onappetijtelijke en walgingwek-
kende wijze waarop Zijne Majesteit de maaltijd gebruikte, hoe Hoogstdezelve
de sauzen en groenten door elkaar hutselde zodat de spetters in het rond
vlogen en zijn kleren besmeurde, hetgeen lakei Mayr verhaalt. Volgens Heer
von Ziegler heeft Zijne Majesteit ook spijsverteringsmoeilijkheden omdat
Hoogstdezelve geen tand meer in de mond heeft die voor kauwen geschikt is.
(zie aantekeningen akte 16). De sexuele betrekkingen worden aangestipt door
Heer von Ziegler, administrateur van het ministerie, in zijn aantekeningen
akte 16.

Hiermee sluiten de ondertekende artsen hun beschrijving af en met
verwijzing naar de reeds op verschillende plaatsen in de tekst opgenomen
konklusies, verklaren zij heden, dit schrijven samenvattend en zonder uitzon-
dering met algemene stemmen:

1. Zijne Majesteit lijdt aan een zeer ver gevorderd stadium van krankzinnig-
heid en wel aan die vorm van krankzinnigheid die de psychiaters uit
ervaring goed kennen en die zij Paranoia (idiotie) noemen;

2. De staat van deze ziekte en de manier waarop deze zich gedurende een lange
reeks van jaren geleidelijk aan ontwikkeld heeft, in overweging nemende,
verklaren wij, dat Zijne Majesteit ongeneeslijk ziek is en stellen wij met
zekerheid een verdere aftakeling van de geestelijke krachten in het vooruit-
zicht;

36



3. Door deze ziekte is de vrije wilsbeschikking van Zijne Majesteit volledig
uitgeschakeld, welbeschouwd is Hoogstdezelve niet meer in staat het
Koninklijk ambt uit te oefenen, en niet alleen zal dit ongeschikt bevinden
na ruim een jaar nog steeds geldig blijven, maar, zo kunnen wij stellen, deze
zal het gehele verdere leven van Hoogstdezelve voortduren.

Miinchen, 8 juni 1886,

von Gudden, lid van de koninklijke Hoge Mediese Raad.
Dr. Hagen, lid van het koninklijk Hof.

Dr. Grashey, koninklijk professor aan de universiteit.
Dr. Hubrich, koninklijk direkteur.

(vertaald door René de Man uit ““Tagebuchafzeichnungen von Ludwig II, Konig
von Bayern”, p. 137-155, uitg. E. Grein, Schaan/Liechtenstein 1925)

37



38









41







43




44



Jan de Heer
EEN VOORGESCHIEDENIS

Evenmin als Wagners Ring-projekt vreemd gebleven is aan Gorter, zo
min is het voorbijgegaan aan Berlage of aan welke grote sociale kunstenaar
dan ook aan het einde van de vorige eeuw. Het einde van de Gotterdimmerung
gaat in vlammen op. In een apocalyptiese vuurzee tekent zich het einde van het
lijden af. Een katastrofale brand bezegelt de ondergang van de macht. Berlages
Mausoleum projekt ensceneert een variant van deze vuurgloed.

Berlage situeert het mausoleum, dat hij ontworpen heeft ten behoeve van
de wereldtentoonstelling van 1889 te Parijs, die van de Eiffeltoren, op de
heuvelrij die de reuzenstad, het middelpunt der grote europese republiek,
omringt. Het middelpunt van het pan-europese ideaal van het ‘Duitse of ware
socialisme’ - een ideaal dat Semper overdroeg op zijn leerling Berlage - krijgt
een monument van strijd, een tempel des doods. Het kan geen kwaad het
bijschrift bij het mausoleum, ondanks het ‘germaniserende’ nederlands, hierin
zijn geheel weer te geven.

“De laatste worsteling was honderd jaar geleden.

Geen der levenden meer, die het zich herinnerde. Voor weinige jaren
waren de laatsten gestorven. Geen ooggetuige meer kon verhalen van dien
ontzettende kamp der volkeren; hoe zij, in dichte drommen zonder tal ten
strijde waren getrokken; hoe de gedunde rijen telkens werden aangevuld door
de achtergeblevenen, tot op het einde de jongsten en de zwakken zelf te velde
waren geroepen; hoe geen gezin zonder rouw, maar ook geen zonder lauwer;
hoe de strijd onbeslist bleef, tot de verbittering was gesmoord in stroomen
bloeds, en de volkeren neder lagen, hijgend, gewond, onmachtig, elkander
aanstarende, voor goed den strijde moede.

Honderd jaren was het geleden; de menschelijkheid had haar rechten
hernomen; het levend geslacht zich verbazende over zooveel dwaasheid,
luisterde naar de beschrijving van dien heldenstrijd, die nooit zou worden
herhaald.

En nu togen van alle zijden de arbeiders aan; de bouwkunstenaars, de
schilders, de beeldhouwers, de handwerkslieden; en in één grootsch monu-
ment zou het aanbreken van de wereldvrede worden vereeuwigd.

45



Reeds worden op de heuvelrij die de reuzenstad, het middenpunt der
groote Europese republiek omringt, de steenen aangevoerd. Een mausoleum
zal verrijzen, herinnering aan al het grootsche dat de menschheid in dagen van
strijd heeft gewrocht, herinnering tevens, als tempel des doods, aan de
eeuwigdurende tragedie van den mensch.

Een piramidale tempel als middelbouw, in zich vereenigende gebouwen
uit alle stijlperioden, vanaf het egyptische tot de renaissance, eindigende in de
koepel van de St. Pieterskerk, het grootste godshuis der christenheid; de atlas
heeft als bekrooning de plaats van het kruis ingenomen. De torens van
Rheims, Straatsburg, van Antwerpen en Weenen verheffen zich aan de vier
zijden van den middenbouw, als vertegenwoordigers van de edelste uitingen
der gothiek in de verschillende landen. De galerijen strekken zich in een wijden
cirkelboog uit; hier is, evenals in het pantheon der groote mannen van het land,
van staatslieden, geleerden, artisten en technici, de renaissance, het symbool
der wedergeboorte van het menschelijk geslacht, in zijne opvolgende tijdper-
ken van bloei.

Door een triomfpoort betreedt men dit paleis des doods; in den dood toch
triomfeert de onsterfelijkheid der menschelijke gedachte. Boven den ingang
verrijst een beeldengroep, een man en een vrouw bij het kruis, symbool van het
eeuwige lijJden der menschheid; nog hoger een tympanon, met de verbroede-
ring der rassen en volkeren; nog hooger de ster van het menschelijk genie.

Dan treedt men in den Grooten Dom; de lijkdienst zal er plaats hebben in
een afzonderlijke kapel, getrouw evenbeeld van de St. Chapelle te Parijs.
Daarachter verrijst de reusachtige schoorsteen van het Crematorium, zich
verheffende tot in de wolken, evenals de geest van het menschelijk geslacht zich
verliest in de oneindige-ruimte.

Nu stroomen zij van alle zijden samen, de wereldburgers; plechtig ver-
konden de klokken het eeuwfeest der eendracht; en in één grooten golvenden
juichtoon opruischt het in de lucht: ‘Vrede op aarde tot aan het einde der

LR}

dagen’.

De laatste worsteling kan nog slechts geschiedenis zijn nu zelfs de levende
herinnering eraan vervlogen is. Maar meer nog is de strijd-zelf definitief
geschiedenis geworden of anders gezegd de geschiedenis verleden tijd gewor-
den - omdat de geschiedenis een geschiedenis van strijd en lijden is - wanneer
de wereldvrede aangebroken is. De geschiedenis wordt in het mausoleum
vereeuwigd, gemonumentaliseerd, geéstetiseerd. Bezijden de metropool bouwt
de wereldburger en arbeider ‘de samenvatting van het architektonies verleden
tevens summa van de geschiedenis der mensheid’, tempel des doods.

Het branden van de doden verlost de metropool uit haar lijden. Verval
zegt men ook wel i.p.v. lijden. Sinds de goden uit de wereld weggetrokken zijn,
sinds de ‘atlas’ - de reus die veroordeeld is het hemelgewelf te torsen - de
bekroning van het monument is i.p.v. het kruis, hebben de goden ons de
geschiedenis geschonken: de strijd en het lijden. De wereld van het lijden is een
vervallen wereld. De wereld is in stukken gebroken. Hij is de wereld van het
vele. Het verval is dat wat we vooruitgang noemen, de speurtocht naar de
eenheid van het vele.

De macht is produktief, maar ontplooit deze produktiviteit slechts boven
de afgrond van zijn gespleten subjekt. Deze roekeloze daad maakt dat subjekt

46




tegelijk een heroies subjekt. Het wil mens worden, zich als mens verwezen-
lijken uit een steeds verder gedifferentieerde imaginaire veelheid, uit het
verval. Het lijdt aan deze duistere veelheid, maar vindt er tevens de grondstof
voor zijn realisatiedrang.

Het geheel is niet te denken, doch slechts te zien. Daarom is onze geniale
held geen analitikus die zich baseert op de positiviteit van het begrip maar
visionair, die zich van de verbeelding bedient. De geniale heroiek is eigenschap
geworden van de nieuwe mensheid. De visionaire verbeeldingskracht van de
nieuwe mens bewijst de laatste eer aan de geschiedenis.

In het branden van de doden wordt een nieuw menselijk geslacht geboren.
In de dood triomfeert het menselijk genie. Het mens geworden subjekt, de
mensgeworden mensheid, het gerealiseerde bewustzijn, de gerealiseerde ge-
schiedenis etc. vielen ons toe toen de wereldvrede aanbrak. Het tragies subjekt
verdween en na loutering werd een nieuw menselijk geslacht geboren. Het
word een menselijk geslacht, dat boven de geschiedenis uit zou torenen. Boven
alles uit het menselijk genie, dat de rassen en volkeren verbroederd weet. Het
lijden der mensheid is verspreid over de volkeren in een eindeloos medelijden.

Zeker, de zuivering door de dood, de voltooiing en het bijzetten van de
geschiedenis zal het herboren mensengeslacht nieuw leven inblazen. Het zijn
motieven die bij Wagner rijkelijk voorhanden zijn en niet minder geldt dat
voor het verassingsritueel. De term ‘Feuerkur’ gebruikt hij ervoor. “Zoals we
om onze lichamen gezond te maken een behandeling met water (wasserkur)
nodig hebben, zo hebben we een behandeling met vuur (feuerkur) nodig om de
oorzaken van onze ziekte, die ons omringen, te genezen d.w.z. te vernie-
tingen.” Zelinsky laat er geen gras over groeien: Wagners Feurekur heeft geen
betrekking op het kapitalisme, maar op zijn beeld van de jood: door het vuur
wordt de wereld van het geld d.w.z. de jodenwereld vernietigd. Het wordt ons
duidelijk dat de Prometheus der mensheid, het menselijk genie een Ariér is.
Om te reinigen kan de ariese kultuur niets anders doen dan verbranden om
zich te ontdoen van en definitief te heersen over alles wat zich buiten de
geschiedenis en haar mytiese oorsprong plaatst.

Het vuur verteert en reinigt het nieuwe geslacht van de afgestorven,
vergiftigde resten. Vuur loutert. Daarom kan het lichtende vuur ook symbool
zijn van de eeuwigheid van de menselijke geest. De verassingsbrand verbindt
de dood van de sterfelijken lijnrecht met het Al. Dat is toch waarom de
reusachtige schoorsteen van het crematorium oprijst tot in de wolken om
symbool te zijn van de geest van het menselijk geslacht die zich in de oneindige
ruimte verliest.

Er gelden natuurlijk hygiéniese motieven voor de lijkverbranding. Vol-
gens de modernste technieken worden de doden van de reuzenstad ‘ruimtelijk
geordend’. Buiten de metropool, in een afzonderlijke zone wordt het doods-
feest gevierd. Het nieuwe mensengeslacht zal m.a.w. worden gehuisvest in de
stad waar de strijd gestreden is en de dood is uitgebannen. Dit herboren
mensengeslacht is één met zijn wezen. De gevallen helden zijn plechtig
uitgestald. Is daarom deze tempel des doods, herinnering aan de grote
wereldbrand niet een projekt voor het Walhalla?

47



Waarvan verhaalt het piramidale bouwsel met de lange armen? Kan men
eigenlijk wel narratieve aspekten van een gebouw onderscheiden, of worden
die altijd verzorgd in de verbale toelichting op het plan en de toegevoegde
perspektiefschetsen? Voor zover het plan zekere handelingen organiseert is bij
de architektuurtekening een toelichting noodzakelijk. Anders is het volstrekt
ondoorzichtig op welke manier b.v. het ritueel met de doden in het ‘monument
crématoire’ architektonies wordt geartikuleerd of hoe in het ‘projet d’une
mausolée’ de architektuur het kader vormt voor de uitstalling der urnen. Maar
het ontwerp blijkt vooral een verteller te zijn als ‘monument historique’. Er
kan in dit geval geen sprake zijn van terloopse receptie, die wellicht de
belangrijkste inzet zou kunnen zijn van het z.g. funktionalisme, maar van
gekonsentreerde. De monumentale kompositie heeft de vorm van een roman,
waarvan de hoofdpersoon de architektuur is. De hoofdpersoon is de architek-
tuur, die ondanks alle onderscheiden historiese kulturen dezelfde gebleven is.
Hij is het wezen van de architektuur. Alle grote kulturen zijn in de midden-
bouw van het monument vertegenwoordigd door een karakteristiek bouw-
werk. Maar de kroon van het bouwwerk, de atlas, teken van de nieuwe kultuur
wordt niet op een andere wijze gerepresenteerd dan in alle voorgaande stijlen;
de ziel van de architektuur.

De architektoniese brokstukken zijn de helden uit de geschiedenis van de
architektuur. Voor de kompositie geldt nog maar één probleem en dat is de
samenvoeging van de heroiese Leitmotiven tot een eenheid, een afzonderlijk
beeld. Dat gold al voor Semper als het probleem van de ‘naad’. Op welke
manier kan in de motievenkompositie ‘die unendliche Melodie’ doorklinken.
En dat is weer vrijwel hetzelfde als de narratieve organisatie van het werk:
artikulatie door isolering van het afzonderlijke fragment gaat gepaard aan de
organisatie van de contiguiteit van de beelden, de aaneenschakeling. Het is een
kwestie van repetitie en variatie. Het lijkt erop dat het verschil in de behande-
ling van de tekeningen van de opstanden en aanzichten aan de ene kant en de
plattegronden aan de andere kant deze dubbele kompositoriese bewerking
laten zien. De eerste tekeningen tonen duidelijk de afzonderlijke architekto-
niese motieven en de montage ervan in een komplex motievenspel, terwijl in de
plattegronden de afzonderlijke motieven nauwelijks herkenbaar zijn en de
nadruk ligt op de gang door het bouwwerk.

Een tegenwerping: men zal zeggen het is niet het bouwwerk dat het
verhaal doet maar de architektuurgeschiedenis. Echter, de gehele negentiende
eeuwse architektuur is uit op ‘de stijl’, nl. dat regulerend vermogen dat de
kohesie van de tekens tot stand brengt. Met recht zijn de negentiende eeuwse
stijlen imitaties genoemd. Want een lange rij van simulaties van de ideale
moduul van de architektuur, opgediept uit duistere regionen van het verleden,
hebben de architektuurgeschiedenis gemaakt. De architektuurgeschiedenis
komt voort uit de naarstige produktie van de architektuur van haar eigen
oorsprong en doel. Sinds de negentiende eeuw vertelt de architektuur haar
geschiedenis. De architektuurgeschiedenis opereert met slechts dat doel voor
ogen.

Waarin bestaat de doorgaande melodie van het hele projekt? Hierin, dat
alles in essentie architektonies is. Ook het landschap onttrekt zich daar niet

48




aan. De tekeningen evenals de toelichting geven slechts een eenvoudige
verwijzing naar een heuvellandschap. Piktureske opvattingen dichten het
onaangedane landschap het sublieme toe. En vanaf de romantiek is ieder
landschap pikturesk in deze zin. Maar vooral is het pikturesk in zijn letterlijke
betekenis nl. gedacht als een picture. Het negentiende eeuwse landschap is een
citatenlandschap, een museumlandschap, opgebouwd uit afgegrensde motie-
ven. Wat de zonering tot stand brengt is niet zomaar het inkaderen van het
crematorium, de metropool en het landschap, maar ze maakt op basis van deze
isolering elk onderdeel fragment van de motievenkompositie. Stak niet de
reusachtige schoorsteen van het crematorium tot in de wolken om daarmee
ook het firmament tot motief van de kompositie te maken?

49



Jan de Heer
ZO’N MONSTRUEUZE VERGROTING II

In de tekst bij Berlages mausoleumprojekt duikt opvallend vaak de
verwijzing naar het reusachtige op via termen als de reuzenstad, de volkeren,
de rassen, de atlas, Europa enz. Even opvallend is dat de bijgevoegde
perspektieftekeningen geen van alle getekend zijn vanuit een ‘reeél’ standpunt,
maar vanuit een blikpunt dat veel hoger ligt dan het normale. Het is de blik van
een reus, die het geheel overziet - het genie.

De staffage van poppetjes met lijkkisten in een rouwstoet is hoofdzakelijk
een verwijzing naar de funktie van het gebouw. Tevens verraden ze iets van de
afmetingen van het komplex. De maximale hoogte ervan is ongeveer 280 m. en
kon dus aardig wedijveren met de waarlijk gebouwde Eiffeltoren. Zijn lengte
bedraagt ongeveer 1750 m.; een gebouw met de maat van een startbaan voor
straalvliegtuigen. De middenbouw heeft een grondvlak van 200 bij 200 meter
en kan met gemak twee Feyenoordstadions herbergen. Alleen om deze
redenen al zou het projekt ‘summa van de architektuur’ genoemd kunnen
worden.

Moet deze stijlproduktie gekarakteriseerd worden als ‘regressieve uto-
pie’? Als dat zo zou zijn, dan zou deze monstrueuze vergroting gepaard gaan
met een oneindige verkleining van het subjekt. Megalomaan is iets pas als het
subjekt kompleet afwezig is en de objekten uit het beeld groeien. Als zodanig
krijgt het beeld dan de kwaliteit van een regressieve voorstelling. De enige
reden in dit geval waarom het beeld nog ingekaderd kan worden is omdat het
subjekt zelf een reuzengestalte aangenomen heeft. Veeleer is deze monstrueuze
vergroting een konsentraat, een uiterste miniaturisering van een hele eeuw,
van een totale geschiedenis, nog juist bevattelijk voor die blik die tot het
diepste innerlijk ervan reikt en het doorgrondt.

Om de onbevredigde spanning tussen zichzelf en de wereld van krachten
en wonderen teniet te doen bouwt de mens zich een wereld in het klein
(Semper). Deze imaginaire verkleining maakt het mogelijk om van het ver-
standelijk begrijpen, dat vast zit aan de verschijnselen, over te gaan op het
‘Verstehen’, dat het wezen vat. In het mausoleumprojekt gaat de imaginaire
verkleining gepaard met een fantastiese vergroting t.o.v. de reéle architek-
turen. Evenals in het sprookje wordt in dit projekt het definitieve verleden in

50



scéne gezet. Van een voorbije tijd rept het waarin nog echte koningen leefden
of waarin een werkelijke strijd gestreden werd. In het geval van het sprookje is
het imaginaire subjekt het kind, in Berlages projekt is dat het volk dat het
lijJden overwonnen heeft. Het is een schijngestalte zonder het probleem van de
adekwate representatie. Het representeert iiberhaupt niet. Het is geen archi-
tektuur, die overeenstemt met de goddelijke orde van de wereld, maar met zijn
eigen wordingsgeschiedenis en opbloeit uit de volkskracht. Het is een imagi-
naire normaliseringsfiguur, die de verspreide bevolking samenbindt tot het
volk.

- &






De la
seduction

Jean
Baudrillard

les abimes superficiels




DE TROMPE-L’OEIL
of de betoverde simulatie

Onttoverde simulatie: de porno - waarder dan het ware - dat is de
overmaat van het simulakrum.

Betoverde simulatie: de trompe-I’oeil - bedrieglijker dan het bedrog - dat
is het geheim van de verschijning.

Geen fabel, geen verhaal, geen kompositie. Geen scene, geen teater, geen
aktie. De trompe-I’oeil vergeet dat alles en vervangt het door de inferieure
voorstelling van alledaagse voorwerpen. Deze spelen ook een rol in de grote
komposities uit die periode, maar hier figureren zij alleen, ze hebben als het
ware het diskours van het schilderij geélimineerd - onmiddellijk “figureren” ze
niet meer, zijn het geen objekten meer en zijn ze niet meer alledaags. Het zijn
witte tekens, lege tekens, die de sociale, religieuze of artistieke anti-represen-
tatie en de anti-plechtigheid benadrukken. Uit het sociale leven gestoten keren
deze voorwerpen zich daartegen en parodiéren zijn teatraliteit: daarom zijn ze
verstrooid, naast elkaar gezet al naar gelang hun aanwezigheid. Maar dit heeft
zelfs een zin: ze nemen er niet deel aan. Ze beschrijven geen vertrouwelijke
realiteit zoals het stilleven doet, ze beschrijven een leegte, een afwezigheid van
elke figuratieve hiérarchie, die, zoals voor de politieke orde, de elementen van
een tableau ordent.

Het zijn geen banale figuranten die uit de hoofdscene verwijderd zijn, het
zijn geesten die het lege van de scene bespoken. Hun verleiding is dus niet die,
esteties, van het schilderij en de gelijkenis, maar die, schel en metafysies, van de
opheffing van het reéle. Bespookte voorwerpen, metafysiese voorwerpen, die
zich in hun irreéle reversie tegen de hele representatieve ruimte van de
Renaissance verzetten.

Hun onbetekenendheid is offensief. Alleen objekten zonder referentie,
ontdaan van hun dekor - deze oude kranten, deze oude boeken, deze oude
spijkers, deze oude planken, deze voedselresten - alleen geisoleerde, in on-
bruik geraakte objekten, die elk verhaal op een fantomatiese wijze schrappen,
konden een fantasma van de verloren realiteit weergeven, zoiets als een leven
dat een persoon en zijn bewustwording voorafgaat. “‘De trompe-I’oeil heeft de
neiging het transparante, zinspelende beeld, dat verwacht wordt door de
kunstliefhebber, te vervangen door de onhandelbare ondoorzichtigheid van
een Aanwezigheid” (Pierre Charpentrat). De beelden van de trompe-1’oeil -

54



simulakra zonder perspektief — verschijnen plotseling in een konstellaire
nauwkeurigheid, ontdaan van de aura van de zin en badend in een lege ether.
Pure verschijningen, die de ironie van een teveel aan realiteit bezitten.

Geen natuur in de trompe-l’oeil, geen landschap, geen hemel, geen
vluchtlijn, noch natuurlijk licht. Evenmin een gezicht, een psychologie, een
geschiedenis. Hier is alles kunstmatig, de vertikale achtergrond verheft de van
hun referentiéle kontekst geisoleerde objekten tot pure tekens.

Doorschijnendheid, suspens, breekbaarheid, in onbruik geraakt — van-
daar de aandrang van het papier (aan de randen afgescheurd), van de spiegel
envan het horloge, uitgewiste en inaktuele tekens met een transcendentie die in
het alledaagse verdwijnt - spiegel van gebruikte planken waar de knoesten en
de konsentriese lijnen van het spint de tijd aangeven, zoals een horloge zonder
wijzers dat naar de tijd laat gissen: het zijn dingen die reeds geduurd hebben,
het is een tijd die al plaatsgevonden heeft. Het enige reliéf is dat van de
anachronie, ineengerold beeld van tijd en ruimte.

Geen vruchten, vlees of bloemen, geen manden of boeketten, niets van al
die dingen die de genoegens van de nature (morte) vormen. Het stilleven is
vleselijk, plaatst zich “vleselijkerwijze’ op het horizontale vlak van de grond
of de tafel - soms speelt het met het onevenwichtige, met de verknipte
kontoeren van de dingen en met de breekbaarheid van hun gebruik, maar het
kent altijd het gewicht van reéle dingen, onderstreept door de horizontaliteit,
terwijl de trompe-I’oeil in de gewichtloosheid speelt, wat door de vertikale
achtergrond gemarkeerd wordt. Alles staat er onder verdenking, zowel de
voorwerpen als de tijd, en zelfs het licht en het perspektief, want als het
stilleven met de volumes en de klassieke schaduwen speelt, dan hebben de
slagschaduwen van de trompe-I’oeil niet de diepte van een reéle lichtgevende
oorsprong: ze zijn, net zoals de in onbruik geraakte voorwerpen, het teken van
een lichte duizeling, die van een leven, van een verschijning voorafgaand aan
de realiteit.

Dit mysterieuze licht zonder herkomst, waarvan de slinkse inval niets
reéels meer bezit, is als een water zonder diepte, een stilstaand water, zacht
aanvoelend als een natuurlijke dood. Hier hebben de dingen sinds lang hun
schaduw (hun substantie) verloren. Iets anders dan de zon verlicht hen, een
sterker stralende ster, zonder atmosfeer, een ether zonder refraktie — misschien
verlicht de dood hen wel direkt en heeft hun schaduw alleen deze betekenis.
Deze schaduw draait niet mee met de zon, ze neemt niet toe met de avond, ze
verplaatst zich niet, ze is een onverbiddelijke franje. Ze is niet afthankelijk van
een clair-obscur, noch van een geleerde dialektiek van schaduw en licht, die
nog aan het spel van het schilderen deelneemt - deze schaduw is niets anders
dan de transparantie van de voorwerpen onder een zwarte zon.

Men merkt dat deze voorwerpen het zwarte gat naderen, van waaruit de
realiteit, de reéle wereld, de gewone tijd tot ons komt. Dit effekt van gedecen-
treerdheid-vooraf, dit vooruitsteken van een spiegel van voorwerpen naar de
ontmoeting met een persoon, dit is, in de gedaante van verdoofde voorwerpen,
de verschijning van de dubbelganger die dit effekt van verleiding, dit effekt van
karakteristieke bevanging van de trompe-1’oeil instelt: taktiele duizeling die de
dwaze wens van de persoon, zijn eigen beeld te omarmen en daardoor zelf te
verdwijnen, beschrijft. Want de realiteit is niet aangrijpend tenzij onze identi-

55




teit zich erin verliest, of tenzij deze weer te voorschijn komt als onze eigen
hallucinerende dood.

Fysieke neiging om de dingen aan te raken, maar deze wordt onderbroken
en wordt daardoor metafysies — de voorwerpen van de trompe-I’oeil bewaren
een zelfde fantastiese dwingende struktuur, zoiets als de ontdekking van het
eigen beeld door het kind, zoiets als een hallucinatie die de perceptieve orde
onmiddellijk voorafgaat.

Zou er dus een wonder van de trompe-I’oeil bestaan, dan nooit in de
realistiese uitvoering - de druiven van Zeuxis, zo echt dat de vogels ervan
komen pikken. Absurd. Nooit in de overmaat aan realiteit kan er een wonder
bestaan, maar juist in het omgekeerde, in de plotselingen bezwijming van de
realiteit en in de duizeling van het zich in deze afgrond storten. Het verdwijnen
van de scene van het reéle wordt weergegeven door de surreéle vertrouwelijk-
heid van de voorwerpen. Wanneer de hiérarchiese organisatie van de ruimte,
als privilege van het oog en de blik, wanneer deze perspektiviese simulatie -
want het is slechts een simulakrum - in de war raakt, duikt iets anders op, wat
wij bij gebrek aan beter uitdrukken met de verschillende vormen van het
aanraken: “alsof men ze zou kunnen vastpakken”. Maar dit taktiele fantasma
heeft niets te maken met onze betekenis van het aanraken: het is een metafoor
van de bevanging, van de opheffing van de scene en de representatieve ruimte.
Onmiddellijk spat deze bevanging op de omliggende, zogenaamde reéle wereld
neer, door ons te onthullen dat de realiteit slechts een geénsceneerde wereld is,
welke volgens de regels van de diepte geobjektiveerd is, dat ze een principe is,
wiens naleving het voorbeeld wordt voor de schilderskunst, de beeldhouw-
kunst en de architektuur uit die periode, maar alléén een principe, een
simulakrum, waaraan de eksperimentele hypersimulatie van de trompe-I’oeil
een eind maakt.

In de trompe-I’oeil gaat het niet om een vermenging met het reéle, maar
om een produktie van een simulakrum in vol bewustzijn van het spel en het
kunstmatige — door de derde dimensie na te bootsen, de realiteit van die
dimensie te betwijfelen — door het effekt van het reéle na te bootsen en te
overschrijden, het realiteitsprincipe radikaal te betwijfelen.

Voorbij aan het ekses zelf van de verschijningen van het reéle wordt het reéle
ongeldig verklaard. De objekten lijken teveel op wat ze zijn, deze gelijkenis is
als een tweede staat, en hun werkelijk reliéf, voorbij aan deze allegoriese
gelijkenis, voorbij aan de diagonale lichtinval, is de ironie van een teveel aan
realiteit.

De diepte is omgekeerd: terwijl heel de ruimte van de Renaissance zich
volgens een vluchtlijn naar de diepte ordent, is in de trompe-1’oeil in zekere zin
het perspektivies effekt ervoor geprojekteerd. In plaats van dat de objekten
panoramies voor het oog vluchten (privilege van een panopties oog, dat de
dingen wegveegt), bedriegen zij hier het oog door een soort innerlijk reliéf —
waardoor ze niet aanzetten tot een geloof in een reéle wereld, die niet bestaat,
maar waardoor ze de gepriviligeerde positie van een blik verijdelen. Het oog,
in plaats van voortbrenger van een ontvouwde ruimte te zijn, is slechts het
innerlijke vluchtpunt van het konvergeren van objekten. Een ander universum
opent zich naar voren - geen horizon, geen horizontaliteit, een ondoorzichtige
spiegel die voor het oog opgeworpen is, en daarachter is niets. Dit is de

56




eigenlijke sfeer van de verschijning - niets te zien, het zijn de dingen die u
aankijken, ze vluchten niet voor u uit, ze treden u tegemoet met een licht dat
ergens anders vandaan komt, en met die slagschaduw die hen nooit een echte
derde dimensie geeft. Want deze, die van het perspektief, is ook altijd die van
het slechte geweten van het teken jegens de realiteit, en dit slechte geweten
heeft de hele schilderskunst sinds de Renaissance verziekt.

De verontrustende vreemdheid van de trompe-I’oeil is niet afkomstig van
het estetiese genot, maar van het vreemde schijnsel dat hij vooruitwerpt op
deze totaal nieuwe en westerse realiteit, die zich triomfantelijk losmaakt van de
Renaissance; hij is er het ironies simulakrum van. Hij is wat het surrealisme in
de funktionalistiese revoluties aan het begin van deze eeuw was - want ook het
surrealisme is slechts het ironies delirium van het funktionaliteitsprincipe.
Evenals de trompe-1’oeil maakt het surrealisme juist geen deel van de kunst of
van de kunstgeschiedenis uit: hun dimensie is metafysies. De stijlvormen zijn
hun zaak niet. Het punt waarop zij ons aanvallen is het realiteits- of funktio-
naliteitseffekt zelf, dus ook het bewustzijnseffekt. Zij beogen het averechtse en
het omgekeerde, ze doen de evidentie van de wereld teniet. Daarom is hun
genot, hun verleiding radikaal, zelfs wanneer deze heel klein is, want deze
komt voort uit een radikale verrassing van de verschijning, uit een leven
voorafgaand aan de produktiewijze van de reéle wereld.

Op dit punt behoort de trompe-l’oeil niet meer tot de schilderkunst.
Evenals het stuc, dat uit dezelfde periode stamt, kan hij alles maken, alles
nabootsen, alles parodiéren. Hij wordt het prototype van een kwaadaardig
gebruik van beelden. Een spel dat in de 16e eeuw fantastiese dimensies
aanneemt en dat uiteindelijk de grenzen tussen schilderij, skulptuur en archi-
tektuur uitwist. In de muur- of plafondschilderingen van de Renaissance en de
Barok vermengen het schilderij en de skulptuur zich. In de muurschilderingen
of de trompe-I’oeil straten van Los Angeles wordt de architektuur bedrogen en
vernietigd door de bedrieglijke schijn. Verleiding van de ruimte door de tekens
van de ruimte. Men heeft zoveel over haar produktie gesproken, wordt het
geen tijd dat we spreken over de verleiding van de ruimte?

Ook die van de politieke ruimte. De studiolo’s van de Hertog van Urbino,
Federigo van Montefeltre, in de hertooglijke paleizen van Urbino en Gubbio:
miniskule heiligdommen a trompe-I’oeil, in het hart van de immense ruimte
van de paleizen. Het paleis is de triomf van een kundig architekturaal
perspektief, van een ruimte die volgens de regels ontvouwd is. De studiolo is
een inversieve mikrokosmos: afgesneden van de rest van het gebouw, zonder
ramen, zonder noemenswaardige ruimte - de ruimte wordt hier op slinkse wijze
door simulatie opgeroepen. Als het hele paleis de architekturale daad bij
uitstek, het manifeste diskours van de kunst (en van de macht) bewerkstelligt,
wat is dan het diskours van die kleinste cel, de studiolo, die, als een andere
heilige plaats, vlakbij de kapel ligt, maar die toch naar hekserij riekt. Wat hier
met de ruimte sjachert, en dus met heel het representatiesysteem dat het paleis
en de republiek ordent, is niet erg duidelijk.

Deze besloten ruimte is het alleenrecht van de Vorst, zoals de incest en de
overtreding het monopolie van de koningen was. Inderdaad vindt hier een

S



totale omkering van de regels van het spel plaats, zodat men ironies zou
kunnen veronderstellen dat, door de allegorie van de trompe-I’oeil, de ruimte
erbuiten, die van het paleis en nog verder die van de stad, dat de ruimte zelf van
de macht, de politicke ruimte, misschien niets anders is dan een perspektivies
effekt. Een gevaarlijk geheim en radikale hypothese die door de Vorst rigoreus
geheim moet worden gehouden, voor zichzelf en onder zijn eigen beheer, want
dat is juist het geheim van zijn macht.

Sinds Macchiavelli heeft de politiek misschien altijd geweten dat de
heerschappij van een gesimuleerde ruimte de oorsprong van de macht is, dat de
politiek geen reéle funktie of ruimte is, maar een simulatiemodel, waarvan de
manifeste daden slechts een gerealiseerd effekt zijn. Dit blinde punt van het
paleis, deze verschansing van de architektuur en van het publieke leven
bestuurt op de een of andere manier het geheel, niet volgens een direkte
bepaling, maar door een soort interne omkering, een soort revolutie van de
regel die heimelijk tot stand wordt gebracht, zoals in de primitieve rituelen, een
gat in de realiteit, een ironiese transfiguratie — eksakt simulakrum dat in het
hart van de realiteit verborgen is, en waar deze in elk van haar operaties van
afhankelijk is: dat is het geheim van de verschijning.

Zo wisten ook de Paus of de Groot-Inquisiteur, of de grote Jezuiten of de
theologen dat God niet bestond - daarin lag hun geheim en hun kracht. Zo is
de trompe-I’oeil studiolo van Montefeltre het inversieve geheim van het niet-
bestaan in het diepst van de realiteit, geheim van de altijd mogelijke omkeer-
baarheid van de reéle ruimte als diepte, met inbegrip van de politieke ruimte —
geheim dat de politick beveelt en dat sindsdien verloren gegaan is in de illusie
van de “realiteit’” van de massaas.

58




’LL BE YOUR MIRROR

Bij de trompe-I’oeil, spiegel of schilderij, is het de charme van een dimensie
minder die ons betovert. Deze dimensie minder schept de ruimte van de
verleiding en wordt bron van duizeling. Want als de goddelijke roeping van de
dingen het vinden van een zin is, of van een struktuur waar zij hun zin op
baseren, dan is hun duivelse nostalgie zonder twijfel het zich verliezen in de
verschijningen, in de verleiding van hun beeld, ofwel het verenigen van dat wat
gescheiden moet zijn in een enkel effekt van dood en verleiding. Narcissus.

De verleiding is datgene waar geen representatie mogelijk is, omdat hier
de afstand tussen het reéle en zijn dubbelganger, de verwringing tussen het
Zelfde en het Andere opgeheven is. Voorovergebogen over zijn bron lest
Narcissus zijn dorst: zijn beeld is niet meer “anders”, het is zijn eigen
oppervlak dat hem absorbeert en verleidt, op zo’n manier dat hij alleen maar
het oppervlak kan naderen zonder ooit de andere zijde te bereiken, want er
bestaat geen andere zijde meer, net zo min als dat er tussen hem en het
oppervlak een refleksieve afstand bestaat. De waterspiegel is geen refleksief
oppervlak, maar een absorberend oppervlak.

Want onder alle grote gedaanten van de verleiding: het lied, de afwezig-
heid, de blik of de schmink, de schoonheid of de monstruositeit, de glans, maar
ook de mislukking en de dood, het masker of de waanzin, die de mytologie en
de kunst bespoken, tekent de gedaante van Narcissus zich met een bijzondere
kracht af.

Geen spiegel-weerschijn, alsof het subjekt er in zichzelf veranderd zou zijn
- geen stadium van de spiegel, waar het subjekt zich baseert op het imaginaire.
Dit valt onder de psychologiese orde van de afwijking en de identiteit, en niet
onder de orde van de verleiding.

Armzalig is elke teorie van de weerschijn, en met name het denkbeeld dat
de verleiding zich baseert op de aantrekkingskracht van het zelfde, op een
mimetiese eksaltatie van zijn eigen beeld, of op de ideale luchtspiegeling van de
gelijkenis. Zo ook Vincent Descombes, in L’Inconscient malgré lui:

“Dat wat verleidt is niet één of andere vrouwelijke manier van

handelen, maar juist dat wat het voor u betekent. Het is verleidelijk om
verleid te zijn, bijgevolg is het verleid-zijn verleidelijk. Met andere

59



woorden, de verleidelijke persoon is die waar het verleid-zijn zich
hervindt. De verleide persoon vindt in de ander dat wat hem verleidt, het
unieke objekt van zijn fascinatie, wetend dat zijn eigen wezen helemaal
uit charme en verleiding bestaat, het beminnelijke beeld van zichzelf...”

Altijd de zelfverleiding en zijn psychologiese verwikkelingen. Welnu, in
de narcistiese myte gaat het niet om een spiegel die Narcissus wordt voorge-
houden opdat hij er zich ideaal levend in terug kan vinden, het gaat om de
spiegel als afwezigheid van diepte, als afgrond aan het oppervlak, die voor de
anderen slechts verleidelijk en duizelingwekkend is omdat ieder zich als eerste
erin stort.

Elke verleiding is in die zin narcisties, en het geheim ervan ligt in die
dodelijke absorptie. Dat is de reden waarom de vrouwen, aangezien zij veel
dichter bij die andere verborgen spiegel staan waarin zij hun lichaam en hun
beeld begraven, ook dichter bij de effekten van de verleiding zouden staan. De
mannen bezitten diepte, maar zij zijn zonder geheim: vandaar hun kracht en
breekbaarheid.

Als de verleiding niet afkomstig is van de ideale luchtspiegeling van het
subjekt, is ze evenmin afkomstig van de ideale luchtspiegeling van de dood. In
de lezing van Pausanias,

“Narcissus had een tweelingzus, waar hij bijzonder veel op leek. De
twee jonge mensen bezaten een buitengewone schoonheid. Het jonge
meisje stierf. Narcissus, die erg veel van haar hield, leed onder een grote
smart, en op een dag dat hij zich in een bron zag geloofde hij aanvankelijk
zijn zus te zien, en dat troostte zijn droefheid. Goed wetend dat het zijn
zus niet was die hij aanschouwde, nam hij de gewoonte aan in bronnen te
kijken om daarmee zijn verlies te troosten.”

Volgens H.-P. Jeudy die deze lezing overneemt, verleidt Narcissus zich,
verkrijgt hij zijn vermogen om te verleiden slechts door het verloren beeld van
zijn overleden tweelingzus, hersteld door zijn eigen gelaat, op mimetiese wijzé
aan te nemen.

Maar is deze mimetiese verhouding met het overleden beeld echt noodza-
kelijk om de narcistiese duizeling te begrijpen? Deze behoefte geen tweeling-
breking - ze heeft genoeg aan haar eigen bedrieglijke schijn, die waarschijnlijk
die van zijn eigen dood is - en de dood is waarschijnlijk altijd incestueus - wat
haar bekoring alleen maar laat toenemen. De “zielzuster” is er de vergeeste-
lijkte lezing van. De grote vertellingen van verleiding, die van Phaedra, van
Isolde, zijn incestueuze vertellingen, en zij zijn altijd fataal. Wat moet men
hieruit afleiden, behalve dat het de dood zelf is,.die ons dwars door de incest en
zijn onheugelijke bekoring bespiedt, evengoed in de incestueuze verhouding die
wij met ons eigen beeld onderhouden. Deze verleidt ons omdat zij ons met de
nabijheid van de dood troost over de heiligschennis van ons bestaan. Wij
wikkelen ons in ons beeld tot de dood ons troost over de onomkeerbaarheid
geboren te zijn en zich te moeten voortplanten. Door deze sensuele, incestu-
euze verstandhouding met hem, met onze dubbelganger, met onze dood,
verkrijgen wij onze verleidingskracht.

60




“Pll be your mirror.” “Ik zal je spiegel zijn” betekent niet “Ik zal je
weerschijn zijn”’, maar “Ik zal je lokvogel zijn”.

Verleiden betekent sterven als realiteit en zich voordoen als lokvogel.' Zich
vastklampen aan zijn eigen lokvogel en zich bewegen in een betoverde wereld.
Dat is de kracht van de verleidende vrouw, die zich aan haar verlangen
vastklampt en zichzelf betovert door bedrieglijke schijn te zijn, waar de
anderen zich op hun beurt aan zullen vastklampen. Narcissus verliest zichzelf
ook in de bedrieglijke schijn van zijn beeld: zo wordt hij van zijn waarheid
afgebracht en wordt, door zijn voorbeeld, liefdesmodel en brengt de anderen
van hun waarheid af.

De strategie van de verleiding is die van de lokvogel. Zij bespiedt op deze
wijze alle dingen die de neiging hebben op te gaan in hun eigen realiteit. Daar
bevindt zich een bron van ongelooflijke kracht. Want als de produktie alleen
objekten, reéle tekens weet te produceren, en hiermee enige kracht verkrijgt,
dan produceert de verleiding alleen lokvogels en zij verkrijgt hiermee alle
kracht, waaronder die die de produktie en de realiteit naar hun eigen funda-
mentele bedrieglijke schijn terugwijst.

Ze bespiedt zelfs het onbewuste en het verlangen, door van hen opnieuw
een spiegel van het onbewuste en het verlangen te maken. Want het verlangen
brengt slechts drift en genot met zich mee, maar de betovering begint aan gene
zijde - in het zich vastklampen aan zijn eigen verlangen. Deze bedrieglijke
schijn redt ons gelukkig van de “psychiese realiteit”. O6k de bedrieglijke
schijn van de psychoanalyse klampt zich aan haar eigen psychoanalyties
verlangen vast: zo treedt ze in verleiding, in zelf-verleiding, en refrakteert de
kracht ervan in haar eigen doelen.

Zo doet elke wetenschap, elke realiteit, elke produktie niets anders dan de
dag uitstellen waarop de schuld aan de verleiding betaald moet worden, en
déze schittert als onzin, als sensuele en begrijpelijke vorm van onzin, aan de
hemel van hun eigen verlangen.

“Bestaansreden voor de lokvogel. Zoals de valk elke keer weer
terugkeert naar het roodleren aas in de vorm van een vogel, is dat niet
dezelfde illusie die, in de repetitie, een absolute realiteit verleent aan het
lokkende objekt? Aan gene zijde van geloof en illusie, is de lokvogel in
zeker zin de erkenning van de eindeloze macht van de verleiding. Narcissus,
die zijn tweelingzus verloren heeft, berust in zijn verlies in en door de
samenstelling van de bekoorlijke lokvogel van zijn eigen gelaat. Geen
bewuste of onbewuste, het bedrog speelt onuitputtelijk en volbrengt
zichzelf.” (H.-P. Jeudy.)

De lokvogel kan zich ook aan de hemel aftekenen, hij verliest daar niets
van zijn kracht. Zo kent elk teken van de dierenriem zijn verleidelijke
gedaante. Want ieder van ons zoekt de bekoring van een onzinnig lot, iedereen
vestigt zijn hoop op de charme en de kracht die hem door een absoluut
irrationeel toeval toegekend wordt - dat is de kracht van de dierenriem, en van
de horoskoop. Niemand zal erom moeten lachen, want degene die er van

1. in het frans “leurre”, dit betekent loer, lokaas en lokvogel, maar ook valstrik en bedrieglijke
schijn. “Iemand een loer draaien.” Noot v/d vert.

61



afgezien heeft de sterren te verleiden is er nog veel beroerder aan toe. Het
onheil voor velen komt immers voort uit de afwezigheid van de mensen in het
veld van de hemel, of in het veld van de tekens dat hen toekomt, ofwel uit het
niet verleid zijn door hun geboorte en het sterrebeeld van hun geboorte. Ze
zullen dit lot heel hun leven met zich mee dragen, en zelfs hun dood zal
ongelegen komen. Niet verleid te zijn door zijn teken is veel ernstiger dan niet
beloond te worden voor zijn verdiensten of niet begiftigd te zijn met gevoelens.
Het symboliese diskrediet weegt altijd zwaarder dan het reéle tekort of onheil.

Vandaar het barmhartige idee om een Instituut voor de Semiurgie van de
Dierenriem te stichten, waar, als in de estetiese chirurgie aan het uiterlijk van
het lichaam, de ongerechtigheden van het Teken zich kunnen herstellen,
uiteindelijk zal aan de weeskinderen van de horoskoop het door hun gekozen
Teken geschonken worden, teneinde hen met zichzelf te verzoenen. Het succes
ervan zal verpletterend zijn, minstens even groot als dat van de zelfmoord-
motels, waar de mensen kunnen sterven zoals zij dat willen.

62



DE DOOD IN SAMARKAND

Ellips van het teken, eklips van de zin - lokvogel. Dodelijke verwarring
die een enkel teken in één ogenblik teweegbrengt.

Zoals het verhaal van de soldaat die de Dood tegenkomt in een steegje van
de markt en die meent te zien dat deze een bedreigend gebaar naar hem maakt.
Hij rent naar het paleis van de Koning om hem zijn beste paard te vragen om
gedurende de nacht de Dood te ontvluchten, ver weg, heel ver weg, tot aan
Samarkand. Hierop ontbiedt de Koning de Dood naar het paleis om hem te
verwijten dat hij een van zijn beste dienaren heeft laten schrikken. Maar deze
antwoordt hem verbijsterd: “Ik heb hem niet willen laten schrikken, het was
enkel een gebaar van verrassing deze soldaat hier te zien, omdat we morgen al
een afspraak hadden in Samarkand.”

Natuurlijk: in de poging zijn eigen lot te ontkomen rent men er des te
zekerder op af. Natuurlijk: iedereen zoekt zijn eigen dood en de mislukte
handelingen zijn de meest gelukte. Natuurlijk: de tekens volgen een onbewuste
voortgang. Dit alles is zonder twijfel de waarheid van de afspraak in Samar-
kand, maar doet geen recht aan de verleiding van deze vertelling, die juist geen
fabel van de waarheid is.

Dat deze onvermijdelijke afspraak niet plaats zou vinden is een schrik-
barende gedachte, niets veroorlooft te denken dat de soldaat daar zou zijn
zonder het toeval van deze ontmoeting, waar het naieve gebaar van de dood,
dat ondanks de dood zelf als gebaar van verleiding werkt, aan toegevoegd wordt.
Als de dood genoegen zou nemen met het tot orde roepen van de soldaat, dan
zou het verhaal geen charme bezitten, terwijl hier allesomeen enkelonvrijwillig
teken draait. De dood verschijnt zonder strategie, zelfs zonder onbewuste list,
hij neemt ogenblikkelijk de onverwachte diepte van de verleiding aan, dat wil
zeggen van dat wat voorbij schiet, van het teken dat als dodelijk gebod
voortschrijdt zonder medeweten van de personages (zelfs zonder medeweten
van de dood, niet alleen van de soldaat), van een wisselvallig teken, waarachter
een andere wonderlijke of noodlottige vereniging plaatsvindt. Vereniging die
aan de baan van dit teken alle kenmerken van een grap geeft.

Niemand hoeft zich in dit verhaal iets te verwijten — anders zou de koning,
die zijn paard uitgeleend heeft, evengoed schuldig zijn. Nee: achter de schijn-
bare vrijheid van de personages (de dood is vrij om een gebaar te maken, de

63



soldaat is vrij om te vluchten) heeft ieder een regel gcvolgd die geen van beide
kennen. De regel van dit spel, die zoals elke fundamentele regel geheim moet
blijven, is dat de dood geen bruut gebeuren is en dat deze, wil hij tot stand
komen, via de verleiding moet lopen, dat wil zeggen via een ogenblikkelijke en
onontcijferbare medeplichtigheid, via een teken, misschien een enkel, dat niet
ontcijferd mag zijn geweest.

De dood is geen objektief lot maar een rendez-vous. Hij kan niet er niet
heen gaan omdat hij die ontmoeting is, dat wil zeggen de dubbelzinnige
vereniging van tekens en regels die het spel vormen. De dood is slechts een
onschuldig element, en dit vormt de geheime ironie van de vertelling, waar-
door deze zich onderscheidt van een morele gelijkenis of een vulgair verhaal
van de doodsdrift, ze lost in ons op als een grap, in het sublieme van het plezier.
Het spirituele trekje van deze vertelling verdubbelt het grappige gebaar van de
dood, en de twee verleidingen, die van de dood en die van het verhaal,
vermengen zich.

De verbijstering van de dood, de verbijstering voor een zo frivole
groepering is bekoorlijk, alsof de dingen op zo’n manier het toeval als doel
hebben: “Deze soldaat zou ondanks alles geweten moeten hebben dat hij
morgen in Samarkand moest zijn, en had tijd moeten uittrekken om er heen te
gaan...” Niettemin beschikt de dood slechts over een gebaar van verrassing,
alsof zijn bestaan net zo weinig als dat van de soldaat afhankelijk is van het feit
dat ze elkaar in Samarkand zullen ontmoeten. Hij laat begaan, en deze
ongedwongenheid jegens zichzelf vormt zijn charme - daarom haast de
soldaat zich om zich bij hem te voegen.

Geen onbewuste, geen metafysika, geen psychologie in dit alles. Zelfs
geen strategie. De dood heeft geen plan. Hij herstelt het toeval via het toeval
van een gebaar, zo werkt hij, en toch zal alles tot stand komen. Alles zal tot
stand kunnen komen, en toch bewaart alles de lichtzinnigheid van het toeval,
van het heimelijke gebaar, van de toevallige ontmoeting, van het onleesbare
teken. Zo verloopt de verleiding. ..

Trouwens, de soldaat is naar de dood gegaan om een zin gelegd te krijgen
in een gebaar dat er geen had en dat zich daar niet om bekommerde. Hij heeft
iets aangenomen wat niet aan hem gericht was, zoals men een glimlach
aanneemt die rakelings voorbijgaat en naar iemand anders snelt. Daarin ligt
het toppunt van de verleiding: er geen deel aan te hebben. De verleide man is
ondanks zichzelf gestrikt in het netwerk van zich vernietigende tekens.

Omdat het teken van zijn zin afgebracht is, omdat het “verleid” is, is het
verhaal zelf verleidelijk. Wanneer de tekens verleid worden, worden zij
verleidelijk.

Alleen wij absorberen de lege, onzinnige, absurde, elliptiese en referen-
tieloze tekens.

Een kleine jongen vraagt aan de fee hem van alles te voorzien wat hij
wenst. De fee stemt toe op één enkele voorwaarde; dat hij nooit aan de rode
kleur van de vossestaart mag denken. ““O, als dat alles is!”* antwoordt hij losjes.
En hij vertrekt in de verwachting dat hij gelukkig zal zijn. Maar wat gebeurt er?
Het lukt hem niet om zich los te maken van die vossestaart, terwijl hij gedacht
had die meteen vergeten te zijn. Hij ziet hem overal oplichten, in zijn gedachten
en in zijn dromen, met zijn rode kleur. Ondanks al zijn inspanningen is het

64




voor hem onmogelijk het van zich af te gooien. Hij is onophoudelijk geobse-
deerd door dit absurde en betekenisloze beeld, dat echter aanhoudt en
versterkt wordt door zijn wrevel over het feit dat hij geen macht heeft zich er
van los te maken. Niet alleen de beloften van de fee ontglippen hem, maar hij
verliest ook zijn levenslust. Ergens is hij misschien dood, zonder er zich ooit
van te hebben kunnen losmaken.

Absurd verhaal, maar van een absolute waarschijnlijkheid, want het
toont de macht van het betekenisloze teken, de macht van de onzinnige
betekenaar.

De fee was kwaadaardig (het was geen goede fee). Ze wist dat de geest
onweerstaanbaar betoverd wordt door de plaats die door zin leeggelaten
wordt. De leegte wordt hier uitgedaagd door het betekenisloze van de rode
kleur van de vossestaart (daarom is het kind totaal niet achterdochtig). Ergens
anders zullen de,woorden en gebaren van hun zin ontdaan worden door de
repetitie en de onophoudelijke skandering: de zin vermoeien, verbruiken en
verzwakken om de pure verleiding van de lege betekenaar en de loze term te
bevrijden - dit is de kracht van de rituele magie en de bezwering.

Maar ook de direkte fascinatie van de leegte kan dit, zoals in de fysieke
duizeling van de afgrond, of in de metaforiese duizeling van een deur die naar
de leegte opent. “Deze deur opent naar de leegte.” Wanneer u dit leest, kuntu
dan de aandrang weerstaan om de deur te openen?

Men heeft alle redenen dat wat nergens heen leidt te openen. Men heeft
alle redenen dat wat niets wil zeggen nooit te vergeten. Het arbitraire is
tegelijkertijd begiftigd met een absolute noodzakelijkheid. Predestinatie van
een leeg teken, precessie van de leegte, duizeling van de van zin ontdane
verplichting, passie van de noodzakelijkheid.

Dit heeft wat weg van het geheim van de toverkunst (de fee was tove-
nares). De kracht van een woord, zijn *“symboliese effektiviteit™ is het grootst
wanneer het in de leegte uitgesproken wordt, wanneer het zonder kontekst en
zonder referentie is, dan krijgt het de kracht van de self-fulfilling prophecy (of
van de self-defeating prophecy). De rode kleur van de vossestaart behoort tot
deze orde. Irreéel en onbestendig doet deze zich gelden, omdat ze niets is. Had
de fee hem iets ernstigs of iets van betekenis verboden, dan kon het kind zich
eruit redden, dan was het niet tegen zijn zin in verleid geweest — want niet het
verbod, maar de onzin van het verbod verleidt hem. Zo verwezenlijken de
onwaarschijnlijke voorspellingen zich helemaal alleen, tegen elke logika in, het
is voldoende dat ze niet via de zin lopen. Want anders zouden het geen
voorspellingen zijn. Dit is de hekserij van het magiese woord, dit is de
betovering van de verleiding.

Daarom behoren noch de toverkunst noch de verleiding tot de orde van
het geloven of het doen-geloven, want ze gebruiken de tekens zonder geloof-
waardigheid, de gebaren zonder referentie, en hun logika is niet die van de
bemiddeling, maar die van de onmiddellijkheid van welk teken dan ook.

Geen behoefte aan bewijzen: iedereen weet dat de charme in de onmid-
dellijke terugkaatsing van de tekens ligt - geen interval, geen legale tijd van het
teken en zijn ontcijfering. Geen geloven, doen, willen of weten: de voor-
waarden van het diskours zijn hem vreemd, evenals de bijzondere logika van
uiting en uiteenzetting. De charme behoort altijd tot de orde van de aankon-
diging en de voorspelling, tot een diskours waarvan de symboliese effektiviteit
noch via de ontcijfering noch via het geloof loopt.

65



De onmiddellijker aantrekkingskracht van het lied, van de stem en van de
geur. Die van de geparfumeerde panter (Détienne: “Dionysos mis & mort”).
Volgens de Antieken is de panter het enige dier dat een geparfumeerde geur
afscheidt. Hij gebruikt dit parfum om zijn slachtoffers te vangen. Voor hem is
het voldoende om zich te verbergen (want zijn aanblik jaagt ze schrik aan), en
zijn parfum betovert ze — onzichtbare val waarin ze gestrikt zullen worden.
Maar men kan dit vermogen om te verleiden tegen hem keren: men bejaagt de
panter door hem te lokken met geuren en aroma’s.

Maar wat betekent het als de panter verleidt door zijn parfum? Wat
verleidt er in zijn parfum? (en trouwens, hoe komt het dat deze legende zelf
verleidelijk is? Wat is het parfum van deze legende?) Wat is er verleidelijk in de
zang van de Sirenen, in de schoonheid van een gezicht, in de diepte van een
afgrond, in de onmiddellijkheid van een katastrofe, evenals in het parfum van
de panter of in de deur die naar de leegte opent? Een verborgen aantrekkings-
kracht, de kracht van een verlangen? Lege termen. Nee: de nietigverklaring
van de tekens, de nietigverklaring van hun zin, de pure verschijning. De ogen
die verleiden hebben geen zin, ze verteren in de blik. Het opgemaakte gezicht
wordt in zijn verschijning uitgewist, in de absolute gestrengheid van een
onzinnige arbeid. Vooral niet de betekenis van een verlangen, maar de schoon-
heid van een kunstmatigheid.

Het parfum van de panter is ook voor hem een onzinnige boodschap - en
daarachter is de panter onzichtbaar, zoals de vrouw achter de make-up. Men
zag ook geen Sirenen. De betovering wordt door dat wat verborgen is
gevormd.

De verleiding van de ogen. Het onmiddellijkst, het puurst. Deze heeft
geen woorden nodig, alleen de blikken verwarren zich in een duel, in een
onmiddellijke omarming zonder medeweten van de anderen en hun diskours:
geheime charme van een onbeweeglijk en stil orgasme. Deze intensiteit valt
weg wanneer de verrukkelijke spanning van de blikken zich in woorden of in
verliefde gebaren ontwarren zou. Taktiliteit van blikken waarin elke virtuele
substantie van de lichamen (van hun verlangen?) in één subtiel moment, zoals
in een grap, samengevat wordt — wellustig en sensueel duel, dat zich direkt
buiten het lichaam afspeelt - perfekt ontwerp van de duizeling van de
verleiding, dat door geen enkele meer zinnelijke wellust geévenaard zal kunnen
worden. Die ogen zijn daar toevallig, maar het lijkt alsof ze altijd al voor u
geplaatst waren. De van zin ontdane blikken wisselen zich niet uit. Hier geen
enkel verlangen. Want het verlangen bezit geen charme, maar de ogen, evenals
de toevallige verschijningen, hebben charme, en deze charme is opgebouwd uit
pure, tijdloze, duele en diepteloze tekens.

Elk systeem dat in een totale medeplichtigheid opgenomen wordt, op zo’n
manier dat de tekens er geen zin meer hebben, oefent hierdoor een bijzondere
fascinatiekracht uit. De systemen fascineren door hun esoterisme, dat be-
schermt ze tegen logika van buitenaf. De resorptie van elke realiteit door
middel van iets wat zichzelf in stand houdt en zichzelf vernietigt is fascinerend.
Dit kan een systeem van denken of een automaties mechanisme zijn, een
vrouw of een perfekt en nutteloos objekt, een stenen woestijn of een strip-tease

66




danseres (die zich liefkozen en betoveren moet om haar macht uit te oefenen) -
of God natuurlijk, de allermooiste van de esoteriese machines.

Of de afwezigheid van de vrouw in de make-up, afwezigheid van de blik,
afwezigheid van het gezicht — hoe er zich niet in te storten? De schoonheid is
datgene wat door zichzelf opgeheven wordt, en wat daardoor een uitdaging
instelt die we alleen maar kunnen aannemen door de verblindende ondergang
van... wat? van dat wat ze niet is. De schoonheid, die geabsorbeerd is door de
pure verzorging die ze uit zichzelf heeft, is onmiddellijk besmettelijk omdat ze,
in haar eigen buitensporigheid, in zichzelf is teruggetrokken, en omdat elk in
zichzelf teruggetrokken ding zich in het geheim dompelt en alles wat het
omgeeft absorbeert.

De aantrekkingskracht van de leegte is eigenlijk die van de verleiding,
nooit de akkumulatie van de tekens, noch de boodschappen van het verlangen,
maar de esoteriese medeplichtigheid in de absorptie van de tekens. De
verleiding organiseert zich in het geheim, in deze langzame of brutale uitput-
ting van de zin die een onderlinge medeplichtigheid van tekens instelt, en daar,
meer dan in een fysiek wezen of in de kwaliteit van het verlangen, vindt ze
zichzelf uit. Dat vormt eveneens de betovering van de regel van het spel.

67



HET GEHEIM EN DE UITDAGING

Het geheim.

Verleidende, initiérende kwaliteit van datgene wat niet gezegd kan wor-
den, omdat het geen zin heeft, van datgene wat niet gezegd wordt, terwijl het
toch sirkuleert. Zo ken ik het geheim van de ander maar zeg ik het niet, en hij
weet dat ik het weet maar licht de sluier niet op: de intensiteit tussen hun
tweeén is niets anders dan het geheim van het geheim. Deze medeplichtigheid
heeft niets met een verborgen informatie te maken. Trouwens, wanneer de
deelhebbenden het geheim zouden willen onthullen dan zal het ze niet lukken,
want er valt niets te zeggen... Alles wat onthuld kan worden schiet langs het
geheim. Want het is geen verborgen inhoud, het is geen sleutel tot iets, het
sirkuleert en gaat voorbij aan alles wat gezegd kan worden, zoals de verleiding
onder de obsceniteit van het spreken kruist - het is het omgekeerde van de
kommunikatie en toch wordt het gedeeld. Alleen wanneer het niet gezegd
wordt kan het zijn macht uitoefenen, alleen wanneer het nooit gewild of gezegd
wordt werkt de verleiding.

Het verborgene of het verdrongene heeft de neiging zich te manifesteren,
terwijl het geheim dit helemaal niet heeft. Het is een initiérende, implosieve
vorm: men wordt erin opgenomen, maar men zal er dan niet aan kunnen
ontsnappen. Nooit onthulling, nooit kommunikatie, zelfs nooit de “‘verhei-
melijking”” van het geheim (Zempleny, Nouvelle revue de la psychanalyse nr.
14): hierdoor behoudt het zijn kracht, de kracht van de rituele en zinspelende
uitwisseling.

Zo heeft, in het Dagboek van de Verleider, de verleiding de vorm van een
raadsel dat opgelost moet worden - het jonge meisje is een raadsel, en om haar
te verleiden moet men voor haar ook een raadsel worden: het is een raadselach-
tig duel, en de verleiding is de oplossing ervan, zonder dat het geheim ontsluierd
wordt. Zou het geheim ontsluierd worden, dan zou de seksualiteit de openba-
ring ervan zijn. Het laatste woord van dit verhaal, als het er een zou hebben,
zou de seks zijn, maar het heeft er juist geen. Waar de zin plaats zou moeten
vinden, waar de seks plaats zou moeten vinden, waar de woorden ze ontwer-
pen, waar de anderen ze denken, is niets. En dit niets van het geheim, deze
leegte van de verleiding sirkuleert, het kruist onder de woorden, het kruist
onder de zin en sneller dan de zin: dit raakt u het eerst, voordat de frasen u

68




bereiken en weer verdwijnen. Verleiding onder het diskours, onzichtbaar, van
teken naar teken, heimelijke sirkulatie.

Precies het tegenovergestelde van een psychologiese relatie: een geheim
met de ander delen betekent niet zijn fantasma’s of zijn verlangens delen,
betekent niet iets ongezegds waaruit het geheim zou kunnen bestaan delen:
wanneer “‘het” spreekt is dat juist niet verleidelijk. Dit behoort tot de orde van
de ekspressieve energie, van de verdringing, van het onbewuste, van datgene
wat spreken wil en waar het ik ontstaan moet, dit alles behoort tot een
exoteriese orde en is in tegenspraak met de esoteriese vorm van het geheim en
de verleiding.

Desondanks kan het onbewuste, het “avontuur’ van het onbewuste zich
voordoen als de laatste omvangrijke poging om het geheim te herstellenin een
samenleving zonder geheim. Het onbewuste zal ons geheim zijn, ons mysterie
in een samenleving van bekentenis en transparantie. Maar het is er niet echt
één, want dit geheim is slechts psychologies en heeft geen eigen bestaan, daar
het onbewuste tegelijk met de psychoanalyse geboren wordt, dat wil zeggen
met de procedures om het te resorberen en met de ontkenningstechnieken van
het geheim in zijn ondoordringbare vormen.

Maar misschien wreekt er zich iets op alle interpretaties en verstoort er
subtiel het verloop? Iets dat beslist niet gezegd wil worden en dat, terwijl het
een raadsel is, op raadselachtige wijze zijn eigen oplossing bezit, en dus slechts
ernaar streeft om in het geheim en in de vreugde van het geheim te blijven.

En ondanks alle pogingen om het bloot te leggen, het te verloochenen, het
te laten betekenen, keert de taal naar zijn geheime verleiding terug, keren wij
altijd terug naar onze eigen onoplosbare genoegens.

Er bestaat geen tijd van de verleiding, er bestaat geen tijd voor de
verleiding, maar ze heeft haar ritme, zonder deze vindt ze niet plaats. Ze deelt
zich niet in zoals een instrumentele strategie, die via intermediaire fases
voortgaat. Ze werkt in één moment, in een enkele beweging, en ze is altijd voor
haarzelf haar eigen einde.

Geen oponthoud in de syklus van de verleiding. Men kan deze verleiden
om de ander te verleiden. Maar men kan ook de ander verleiden om zichzelf te
behagen. De bedrieglijke schijn is subtiel, en leidt de één naar de ander. Wat is
er nu verleidelijk, verleiden of verleid-zijn? Maar wellicht is verleid-zijn nog
steeds de beste wijze om te verleiden. Het is een strofe zonder einde. Zoals er
geen aktiviteit of passiviteit meer in de verleiding is, zo is er geen objekt of
subjekt, geen binnen of buiten meer: de verleiding speelt met beide polen, en
geen enkele grens scheidt ze. Als men niet verleid is, kan men geen anderen
verleiden.

Aangezien de verleiding nooit de waarheid van de tekens, maar de
bedrieglijke schijn en het geheim in acht neemt, stelt ze een soort geheime en
rituele sirkulatie in, een soort onmiddellijke inwijding, die slechts haar eigen
regel van het spel gehoorzaamt.

Verleid zijn, dat is van zijn waarheid afgebracht worden. Verleiden, dat is
de ander van zijn waarheid afbrengen. Deze waarheid vormt voortaan een
geheim dat haar ontgaat (Vincent Descombes).

De verleiding is onmiddellijk omkeerbaar, en haar omkeerbaarheid is
gevormd uit de uitdaging die ze impliceert en uit het geheim waar ze in
verzinkt.

69



Haar macht ligt in de aantrekking en verwarring, in de absorptie en de
fascinatie, in een ineenstorting van niet alleen de seks, maar van het reéle in zijn
geheel, in de uitdaging - nooit een ekonomie van seks en woord, maar een
opbod van gratie en geweld, een onmiddellijke passie waarin de seks kan
verschijnen, maar die net zo goed uitgewist kan worden in dit verloop van
uitdaging en dood, in de radikale niet-definitie waardoor deze passie zich van
de drift onderscheidt, die ongedefiniéerd is wat betreft zijn objekt, maar die
gedefiniéerd is als kracht en als oorsprong, terwijl de passie van de verleiding
zonder substantie en zonder oorsprong is: zij verkrijgt haar intensiteit niet in
een soort libidinale investering, in een of andere energie van het verlangen,
maar in de pure vorm van het spel en in de puur formele overbieding.

Zo ook de uitdaging. Ook zij is een duele vorm die ogenblikkelijk
uitgewist wordt en waar de intensiteit afkomstig is van deze onmiddellijke
omkering. Ook zij is betoverend, zoals een van zin ontdaan diskours, en om
deze absurde reden is de mogelijkheid om niet te antwoorden uitgesloten. Wat
zorgt ervoor dat men op een uitdaging antwoordt? Zelfde mysterieuze onder-
vraging als: wat is het dat verleidt?

Wat is er verleidelijker dan de uitdaging? Verleiding of uitdaging, altijd
betekent het de ander gek te maken, maar door een respektieve duizeling, door
een duizelingwekkende afwezigheid die de gekken herenigt, en door een
respektieve verzwelging. Dit is onontkoombaarheid van de uitdaging, en
daarom is de mogelijkheid om niet te antwoorden uitgesloten: want ze stelt
namelijk een soort dwaze relatie in die sterk verschilt van de kommunikatie en
de ruil: duele relatie die via onzinnige tekens loopt, maar deze worden
verbonden door een fundamentele regel en een geheime verplichting. De
uitdaging maakt een eind aan elk kontrakt, aan elke door de wet geregelde ruil
(natuurwet of waardewet), en vervangt deze door een uitdrukkelijk konven-
tioneel en uitdrukkelijk geritualiseerd pakt: de onophoudelijke verplichting te
antwoorden en te overbieden, die gedomineerd wordt door een regel van het
fundamentele spel en die geskandeerd wordt volgens een eigen ritme. In
tegenstelling tot de wet, die altijd in de tafelen, in het hart of in de hemel
ingeschreven is, heeft deze fundamentele regel nooit de behoefte om zich uit te
drukken, deze mag zich nooit uitdrukken. De regel is onmiddellijk, immanent,
onontkoombaar (de wet is transcendent en eksplisiet).

Er kan geen verleidingskontrakt, geen uitdagingskontrakt bestaan. Wil er
sprake zijn van uitdaging of verleiding dan moet elke kontraktuele relatie
verdwijnen voor een duele relatie, die uit geheime tekens bestaat, deze tekens
zijn uit de ruil teruggetrokken en verkrijgen heel hun intensiteit in hun formele
verdeling, in hun onmiddellijke weerkaatsing. Dat is de betovering van de
verleiding, zij maakt een eind aan elke ekonomie van het verlangen, aan elke
seksueel of psychologies kontrakt, en vervangt dit door de duizeling van het
antwoord - nooit een investering: een inzet - nooit een kontrakt: een pakt -
nooit individueel: dueel - nooit psychologies: ritueel - nooit natuurlijk:
kunstmatig. Niemands strategie: een lot.

Uitdaging en verleiding staan oneindig dicht bij elkaar. Maar zou er toch
niet een verschil zijn, namelijk dat de uitdaging de ander naar het terrein van
uw kracht voert, waar hij dezelfde kracht zal bezitten - met het oog op een
onbeperkte overbieding - terwijl de strategie (?) van de verleiding de ander

70




naar het terrein van uw krachteloosheid voert, waar hij dezelfde krachteloos-
heid bezitten zal. Berekende krachteloosheid, onberekenbare krachteloos-
heid: uitdaging aan de ander zich te laten vangen. Zwakke plek of krachte-
loosheid, is het parfum van de panter zelf niet een zwakke plek, een afgrond,
waar de dieren als gevolg van de duizeling naar toe gaan? In feite is het mytiese
parfum van de panter niets anders dan het epicentrum van de dood en van deze
zwakke plek zijn de subtiele geuren afkomstig.

Verleiden, dat is breekbaar maken. Verleiden, dat is breekbaar worden.
We verleiden door onze breekbaarheid, nooit door macht of sterke tekens. Het
is deze breekbaarheid die we in de verleiding op het spel zetten, en zij geeft de
verleiding haar kracht.

We verleiden door onze dood, door onze kwetsbaarheid, door de leegte
die ons bespookt. Met deze dood om weten te gaan is het geheim ervan, bij
gebrek aan de blik, bij gebrek aan het gebaar, bij gebrek aan het weten, bij
gebrek aan de zin.

De psychoanalyse zegt: aanvaard je passiviteit, aanvaard je fragiliteit,
maar in feite is ze een vorm van inschikking, van akseptatie in bijna nog
religieuze termen, naar een goed getemperd psychies evenwicht. De verleiding
gaat triomfantelijk met deze breekbaarheid om, ze maakt er een spel van, met
haar eigen regels.

Alles is verleiding, alles is niet dan verleiding.

Men heeft ons willen laten geloven dat alles produktie zou zijn. Leitmotiv
van de transformatie van de wereld: het spel van produktieve krachten dat de
loop der dingen regelt. De verleiding is niets anders dan een immoreel, frivool,
oppervlakkig en overbodig verloop, dat tot de orde van de tekens en de
verschijningen behoort en aan de genoegens en het vruchtgebruik van on-
bruikbare lichamen gewijd is. En als alles, tegen alle schijn in - in feite volgens
de geheime regel van de verschijningen - als alles via de verleiding zou lopen?

het moment van de verleiding
de suspens van de verleiding

de onzekerheid van de verleiding
het toeval van de verleiding

het delirium van de verleiding
de rust van de verleiding

De produktie akkumuleert slechts en wijkt niet van haar doel af. Ze
vervangt alle lokvogels door één: de hare, die tot realiteitsprincipe verheven
wordt. Evenals de revolutie maakt de produktie een eind aan de epidemie van
verschijningen. Maar de verleiding is onontkoombaar. Geen enkel levend
wezen ontsnapt eraan — ook de doden niet, in de werking van hun naam en hun
herinnering. Zij zijn alleen dan dood wanneer geen enkele echo meer uit de
wereld naar ze toe komt om ze te verleiden, wanneer geen enkele echo ze meer
uitdaagt te bestaan.

Voor ons is alleen diegene dood die slechts nog produceren kan. Eigenlijk
is alleen diegene dood die helemaal niet verleiden wil, noch verleid wil zijn.

Maar de verleiding maakt zich ondanks alles van hem meester, zoals zij
zich van elke produktie meester maakt en deze uiteindelijk vernietigt.

71



Want de leegte, de afwezigheid die, in welk punt dan ook, uitgehold wordt
door het opnieuw opvlammen van welk teken dan ook, het onzinnige dat de
plotselinge charme van de verleiding vormt, deze leegte wacht de produktie
aan het eind van haar inspanningen op, maar dit is een onttoverde leegte. Alles
keert terug naar de leegte, met inbegrip van onze woorden en gebaren, maar
voordat ze verdwijnen hebben sommige ervan de tijd gehad om, in de
anticipatie op hun eind, een verleiding uit te oefenen die de andere nooit zullen
kennen. Het geheim van de verleiding ligt in de oproeping en de herroeping
van de ander, via gebaren waarvan de traagheid, waarvan de suspens poéties
is, zoals bij de vertraagde opname van een val of een eksplosie, omdat dan iets,
voordat het voltooid is, de tijd heeft u mis te lopen, en dit konstitueert, als het
deze zou bezitten, de perfektie van het “verlangen”.

72



DE BEELTENIS VAN DE VERLEIDSTER

Prismaties effekt van de verleiding. Andere ruimte van refraktie. De
verleiding bestaat niet uit een simpele verschijning, niet uit een pure afwezig-
heid, maar uit de eklips van een aanwezigheid. Zij kent maar één strategie: er-
zijn/er-niet-zijn, en verzekert op die manier een soort knipperen met de ogen,
een hypnoties dispositief, dat buiten elk zinseffekt om de aandacht kristalli-
seert. De afwezigheid verleidt er de aanwezigheid.

Soevereine macht van de verleidster: zij ‘“eklipseert” ongeacht welke
kontekst, ongeacht welke wilskracht. Zij kan niet toestaan dat andere relaties
zich instellen, zelfs niet de meest nabije, affektieve, verliefde, seksuele - zeker
niet de laatste - zonder ze te breken, zonder ze om te keren in een vreemde
fascinatie. Zij vermijdt zonder ophouden alle relaties waarbij op een gegeven
moment zeker de vraag naar de waarheid gesteld zou gaan worden. Moeiteloos
breekt ze ze af. Ze ontkent ze niet, ze vernietigt ze niet: ze laat ze flonkeren.
Heel haar geheim ligt in het flikkeren van een.aanwezigheid. Nooit is ze waar
men haar denkt, nooit waar men haar begeert. Zij is weldegelijk, zou Virilio
zeggen, een “‘estetiek van de verdwijning”.

De verleidster laat het verlangen zelf als lokvogel funktioneren. Voor
haar bestaat er geen waarheid van het verlangen of van het lichaam, noch van
iets anders. De liefde zelf en de seksuele daad kunnen weer deel uitmaken van
de verleiding wanneer zij ook maar enigszins in de ekliptiese vorm van het
verschijnen/verdwijnen opgenomen worden, dat wil zeggen in de diskonti-
nuiteit van een enkel teken die elke affektie, elk plezier en elke relatie plotseling
afbreekt, om opnieuw de superieure eis van de verleiding, de transcendente
estetiek van de verleiding te affirmeren tegenover de immanente etiek van het
plezier en het verlangen. De liefde zelf en de daad van het vlees zijn een
verleidelijk tooi, het meest geraffineerd, het meest subtiel onder wat de vrouw
uitvindt om de man te verleiden. Maar de kuisheid en de weigering kunnen
dezelfde rol spelen. Alles is deze zin tooi, dat wil zeggen genie van de
verschijningen. '

“Wat ik wil is niet van je houden, je beminnen noch je behagen: wat ik wil
is je verleiden - en het gaat er niet om dat je van me houdt of me behaagt, maar
dat je verleid bent.” Het spel van de verleidster draagt een zekere mentale
wreedheid in zich, evengoed ten opzichte van haarzelf. Elke affektieve psycho-

73



logie is een zwakheid gezien deze rituele eis. Geen genade in deze uitdaging
waar het verlangen en de liefde vervluchtigen. Evenmin respijt: deze fascinatie
kan niet stoppen op straffe van niets meer te zijn. De ware verleidster kan
slechts in staat van verleiding zijn, daarbuiten is zij geen vrouw meer, noch
objekt, noch subjekt van verlangen, is zij zonder gezicht, zonder aantrekke-
lijkheid - hierin ligt haar enige passie. De verleiding is soeverein, ze is het enige
ritueel dat alle andere eklipseert, maar deze soevereiniteit is wreed, en wreed
betaald.

Zo is in de verleiding de vrouw zonder eigen lichaam en zonder eigen
verlangen. Maar wat is het lichaam, en wat is het verlangen? Zij gelooft er niet
in, zij speelt ermee. Daar ze geen eigen lichaam heeft, wordt zij pure verschij-
ning, kunstmatige konstruktie waaraan het verlangen van de ander zich zal
vastklampen. Elke verleiding laat de ander geloven dat hij het onderwerp van
verlangen is en blijft, zonder zelf in deze val verstrikt te raken. Evengoed kan
zij zich voordoen als “verleidelijk” seksueel objekt, wanneer dat het “ver-
langen” van de man is: de verleiding gaat net zo goed dwars door de
“verleidelijkheid” heen - de charme van de verleiding gaat dwars door de
aantrekking van de seks heen. Maar hij gaat er juist doorheen en transcendeert
deze. “Ik heb slechts aantrekkelijkheden, en u heeft charmes” - “Het leven
heeft zijn aantrekkelijke kanten, maar de dood heeft zijn charmes.”

Voor de verleiding is het verlangen geen doel, het is een hypotetiese inzet.
Nauwkeuriger, de inzet is uitlokking en teleurstelling van het verlangen, en
kent als enige waarheid het flonkeren en het bedrogen worden, - het verlangen
zelf vergist zich in zijn macht, die het slechts gegeven is om ’t deze macht te
ontnemen. Het zal zelfs niet doorhebben wat het overkomt. Want iemand die
verleidt kan werkelijk liefhebben of verlangen, wat blijft is dat dieper (of
oppervlakkiger, zo men wil, in de afgrond aan het oppervlak van de verschij-
ningen) een ander spel wordt gespeeld, waarvan geen van beide weet heeft, en
waarin de protagonisten van het verlangen slechts figuranten zijn.

Voor de verleiding is het verlangen een myte. Als het verlangen wil tot
macht en bezit is, dan houdt de verleiding hem door het simulakrum eenzelfde
wil tot macht voor, en door het net van de verschijningen verwekt zij deze
hypotetiese macht van het verlangen en drijft deze uit. Evenals voor de
verleider van Kierkegaard de naieve gratie van het jonge meisje, haar spontane
erotiese kracht slechts een myte is en geen andere realiteit bezit dan verwekt te
worden om vernietigd te worden (misschien houdt hij van haar en begeert hij
haar, maar elders, in de suprasensuele ruimte van de verleiding is het jonge
meisjes slechts de mytiese voorstelling van een offer), zo is de macht van het
verlangen van de man slechts een myte die door de verleidster bewerkt wordt,
om deze op te roepen en op te heffen. En het kunstmatige van de verleider, die
de mytiese gratie van het jonge meisje op het oog heeft, verschilt niets van de
kunstmatige konstruktie van het lichaam bij de verleidster, want zij mikt op
het verlangen van de man - in beide gevallen gaat het om de vernietiging van
deze mytiese kracht, zij het die van de gratie of van het verlangen. De
verleiding beoogt altijd de omkeerbaarheid en de uitdrijving van een kracht.
Wanneer de verleiding artificieel is, is zij ook sakrificieel. De dood is er een
spel, altijd moet het verlangen van de ander gestrikt of geofferd worden.

De verleiding is daarentegen onsterfelijk. De verleidster wil onsterfelijk
zijn, evenals de hysterika, eeuwig jong en zonder volgende dag, tot ontsteltenis
van iedereen, gezien de wanhoop en de teleurstelling die het veld van haar

74



bewegingen vormen, gezien de wreedheid van haar spel. Maar zij overleeft juist
omdat zij buiten elke psychologie, buiten elke zin, buiten elk verlangen is. Wat
de mensen doodt en vermoeit is de zin die zij aan hun handelingen geven — de
verleidster verleent geen zin aan wat ze doet, ze draagt niet de last van het
verlangen. Zelfs wanneer zij zich cyniese of misdadige redenen en motivaties
probeert te verschaffen is het nog een valstrik - en haar laatste valstrik is naar
de interpretatie te vragen door te zeggen: ‘‘zeg me wie ik ben”, terwijl zij niets
is, en het haar onverschillig is wat ze is, immanent, onheugelijk en zonder
geschiedenis, terwijl haar aanwezigheid juist haar kacht is, ironies en ongrijp-
baar, zij is blind voor haar wezen, maar kent perfekt alle dispositieven van de
rede en de waarheid waaraan de anderen behoefte hebben om zich tegen de
verleiding te beschermen, en in dit toevluchtsoord, wanneer men ze ontziet,
zullen ze ophouden met zich te laten verleiden.

“Ik ben onsterfelijk”, dat wil zeggen zonder respijt. Ook het spel mag
nooit stoppen, dat is zelfs de fundamentele regel. Want zoals geen enkele speler
groter kan zijn dan het spel zelf, zo kan geen enkele verleidster groter zijn dan
de verleiding. Geen enkel voorval van de liefde of van het verlangen kan haar
schenden. Men moet liefhebben om te verleiden, en niet andersom. De
verleiding is een tooi, zij maakt en breekt de verschijningen zoals Penelope
haar rouwkleed weeft en uitrafelt en het verlangen wordt onder haar hand
gemaakt en vernietigd. Want het is de verschijning, en de heerschappij van de
verschijningen die beveelt.

Deze fundamentele vorm, deze kracht die zich aan de verleiding en haar
regels hecht is nooit iemand ontnomen. Hun lichamen, ja, hun plezier, hun
verlangen en hun rechten waren de vrouwen ontnomen. Maar over deze
mogelijkheid van eklips, van verdwijning en van verleidelijke transparantie, en
over de mogelijkheid hierdoor de macht van hun “heren” te eklipseren waren
zij altijd heerseressen.

Maar trouwens, bestaat er een vrouwelijk beeld, bestaat er een mannelijk
beeld van de verleiding? Of eerder één en dezelfde vorm, waarvan deze of gene
variant op de ene of op de andere seks gekristalliseerd zou zijn?

De verleiding oskilleert tussen twee polen: die van de strategie, die van de
dierlijkheid - van het meest subtiele kalkuul naar de meest brutale fysieke
suggestie - waarvan de gedaanten voor ons de verleider en de verleidster
zouden zijn. Maar houdt deze deling niet een unieke konfiguratie in, die van
een verleiding zonder verdeling?

De dierlijke verleiding.

Bij de dieren neemt de verleiding haar puurste vorm aan, in die zin dat bij
hun de verleidelijke parade in het instinkt ingegraveerd lijkt, direkt meege-
geven in de refleksieve gedragingen en de natuurlijke tooi. Maar dit betekent
niet dat deze geen ritueel meer kent. Wat inderdaad het dier als het minst
natuurlijke wezen ter wereld karakteriseert, is dat bij hem het kunstmatige, het
effekt van maskerade en tooi het meest naief is. In het hart van deze paradoks,
waar het onderscheid tussen natuur en kultuur verdwijnt in het konsept van de
100i, treedt de analogie tussen de vrouwelijkheid en de dierlijkheid naar voren.

Wanneer het dier verleidelijk is, is het dan niet een levende krijgslist, een

75



levende strategie die de spot drijft met onze aanspraak op het menselijke?
Wanneer de vrouwelijkheid verleidelijk is, verijdelt zij dan ook niet elke
aanspraak op de diepte? De verleidingskracht van het frivole voegt zich bij de
verleidingskracht van het beestachtlge

Wat ons verleidt in het dier is niet zijn ‘“natuurlijke” wildheid. Karak-
teriseert de dierlijkheid zich trouwens werkelijk door de wildheid, door een
hoge graad van toevalligheid, van onvoorzienigheid, van onoverdachte drif-
ten, of daarentegen door een hoge graad van ritualisering van de gedragingen?
Deze vraag is ook gesteld met betrekking tot de primitieve samenlevingen,
waarvan men dacht dat zij aan het dierenrijk verwant waren, en dat inderdaad
ook zijn en wel vanwege hun gemeenschappelijke miskenning van de wet
verbonden aan een hoge graad van naleving van geregelde vormen, zij het in
hun betrekking tot de andere dieren, tot de mensen of tot hun territorium.

Tot in de ornamentering van hun lichaam en van hun dansen volgt de
gratie van de dieren een heel netwerk van verplichtingen, regels en analogieén,
welke het tegendeel van een natuurlijk toeval zijn. Alle vormen van vertoon
waarmee de dieren zich omgeven zijn rituele eigenschappen. Hun “‘natuur-
lijke” tooi voegt zich opnieuw bij de kunstmatige tooi van de mensen, die
trouwens altijd geprobeerd hebben deze in hun riten op te nemen. Wanneer het
masker eerst en vooral dierlijk is, dan komt het omdat de dieren, ook in de
menselijke rituelen, onmiddellijk rituele maskers, onmiddellijk spel van tekens
en strategie van de tooi zijn. Hun morfologie, hun vacht en hun veren, evenals
hun gebaren en hun dansen zijn het prototype van de rituele doelmatigheid, en
deze is nooit een funktioneel systeem (reproduktie, seksualiteit, ekologie,
mimikry: buitengewone armzaligheid van deze etologie die door het funktio-
nalisme herzien en gekorrigeerd is), maar onmiddellijk een ceremonieel van
prestige en een heerschappij van tekens, een syklus van verleiding, waar de
tekens onweerstaanbaar om elkaar heen bewegen, zich zoals in een magnetiese
terugkerende baan reproduceren, de duizeling en het verlies van de zin
meevoeren en een onfeilbaar pakt tussen de participanten bezegelen.

In het algemeen is de ritualiteit een vorm die superieur is aan de socialiteit.
Deze is slechts een recente en weinig verleidelijke vorm van organisatie en
uitwisseling, die de mensen onderling bedacht hebben. De ritualiteit is een veel
omvangrijker systeem, dat de levenden en de doden, en de dieren omvat, en dat
zelfs de “natuur”, waarvan het periodieke verloop, de terugkerende bewe-
gingen en de katastrofes spontaan dienen als rituele tekens, niet uitsluit.
Hiertegenover lijkt de socialiteit erg armoedig, het lukt haar slechts om, onder
het teken van de Wet, één enkele gedaante solidair te maken (en wat dan nog!).
De ritualiteit slaagt erin, niet volgens de wet, maar volgens de regel en zijn spel
van oneindige analogieén, een vorm van sykliese organisatie en universele
uitwisseling te handhaven, waartoe de Wet en het sociale niet in staat zijn.

Wanneer de dieren ons behagen en ons verleiden, komt dat omdat zij voor
ons de echo van deze rituele organisatie zijn. Niet de nostalgie van de wildheid
roepen zij in ons op, maar de lenige en teatrale nostalgie van de tooi, een
strategie en een verleiding van rituele vormen, die elke socialiteit overtreft en
ons nog steeds betovert.

In deze zin kan men spreken van een ‘“‘dier worden” van de verleiding en
kan men van de vrouwelijke verleiding zeggen dat zij dierlijk is, zonder haar
toe te schrijven aan een soort instinktieve natuur. Want dat betekent dat zij
doorlopend verwijst naar een ritueel van het lichaam, en deze, zoals elk ritueel,

76




vereist niet het funderen van een natuur en het vinden van haar wet, maar het
regelen van de verschijningen en het organiseren van de syklus. Dit betekent
niet dat ze in haar etiek inferieur is, dit betekent dat ze in haar estetiek
superieur is. Ze is een strategie van de tooi.

Het is ook niet de natuurlijke schoonheid die bij de mens verleidt, maar de
rituele schoonheid. Omdat deze esoteries en initiérend is, terwijl de ander
slechts ekspressief is. Omdat de verleiding in het geheim ligt, dat zijn macht
ontleent aan de lichtgeworden tekens van het kunstmatige, en nooit in een
natuurlijke ekonomie van de zin, van de schoonheid of van het verlangen.

De afwijzing van de anatomie en het lichaam als lot is geen jong
verschijnsel. Deze was nog heviger in alle samenlevingen die de onze vooraf
gegaan zijn. Ritualiseren, ceremonialiseren, toetakelen, maskeren, verminken,
inkerven, martelen — om te verleiden: de goden verleiden, de geesten verleiden,
de doden verleiden. Het lichaam is de eerste grote pilaar van deze gigantiese
onderneming van verleiding. Slechts voor ons krijgt deze een esteties en
dekoratief elan (en wordt op hetzelfde moment grondig ontkend: de morele
ontkenning van elke magie van het lichaam begint pas echt met het idee van de
dekoratie. Voor de wilden evenmin als voor de dieren is het een dekoratie: het
is een tooi. En dat is de universele regel. Wie niet geschilderd is, is stom, zeggen
de Caduveo’s).

De vormen ervan kunnen voor ons afstotend zijn: het bedekken van het
lichaam met modder, wat de meest elementaire vorm is, het vervormen van de
hersenpan of het vijlen van de tanden in Mexico, het vervormen van de voeten
in China, het uitrekken van de nek, het insnijden van het gezicht, om maar niet
te spreken van de tatoeages, de kleding, de rituele schilderingen, de sieraden,
de maskers, tot aan de van konservenblikjes gemaakte armbanden van de
hedendaagse Polynesiérs.

Het lichaam dwingen te betekenen, maar met tekens die eigenlijk geen
betekenis hebben. Elke gelijkenis is verdwenen. Elke representatie is afwezig.
Het lichaam bedekken met verschijningen, met lokvogels, met valstrikken,
met dierlijke parodieén, met sakrificiéle simulaties, niet om dissimuleren - ook
niet om een mogelijke inhoud te onthullen (verlangen, drift), zelfs niet omwille
van het speelse of het plezier (spontane ekspressiviteit van het kinderlijke en de
primitieven) - maar omwille van een onderneming die Artaud metafysies zou
noemen: sakrificiéle uitdaging aan de wereld om te bestaan. Want niets bestaat
bij de gratie van de natuur, alles bestaat alleen maar via de uitdaging die het
gesteld wordt en waardoor het verplicht is erop te antwoorden. Via de vitdaging
verwekt men de krachten van de wereld en wekt men deze, samen met de
goden, weer opnieuw op, via de uitdaging bezweert men ze, verleidt men ze,
strikt men ze, wekt men het spel en de regel van het spel weer op. Dit vereist een
kunstmatig opbod, dat wil zeggen een systematiese simulatie die noch met een
geanticipeerde staat van de wereld noch met een anatomie van het lichaam of
een fysika rekening houdt. Zelfs met de ‘“natuurlijke” harmonie zal geen
rekening worden gehouden - in de gelaatschilderingen van de Caduveo
worden de gelaatstrekken niet gerespekteerd: het ontwerp legt zijn schema en
zijn kunstmatige symmetrieén van begin tot eind op (voor ons plooit onze
make-up zich naar het referentieschema van het lichaam, om de gelaatstrek-
ken en de openingen ervan te onderstrepen: staat dit daarom juist dichter bij de
natuur of het verlangen? Niets is minder zeker).

717



Iets van deze radikale metafysika van de verschijningen, van deze uitda-
ging door middel van simulatie leeft nog steeds in de kosmetiese kunst en in de
moderne praal van de make-up en de mode. De Kerkvaders hebben dit goed
doorzien en hebben het als een duivelse vorm gekastijd: “Zich met het lichaam
bezighouden, het verzorgen, het schminken, dat betekent zich opwerpen als
rivaal van God en de schepping loochenen.” Deze stigmatisatie is sindsdien
blijven bestaan, maar nu wordt deze afgespiegeld in een andere religie van de
vrijheid van het subjekt en de essentie van zijn verlangen. Zo verwerpt heel
onze moraal de konstitutie van de vrouw als seksueel objekt, vanwege de
kunstmatigheid van het gezicht en het lichaam. Het is niet meer het oordeel
van God, maar het dekreet van de moderne ideologie die de prostitutie van
vrouw verkondigt in de volbrachte vrouwelijkheid en die met haar lichaam
onderworpen is aan de reproduktie van het kapitaal. “De Vrouwelijkheid is
het vervreemde wezen van de vrouw.” “De Vrouwelijkheid verschijnt als een
abstrakte totaliteit, ontdaan van elke realiteit die haar eigenlijk toekomt,
totaliteit van de diskursieve orde en de publicitaire retoriek.” “De van
schoonheidsmaskers en onveranderlijke frisse lippen bezeten vrouw is niet
meer producent van haar reéle leven”, enz., enz.

Tegen heel dit magere diskours in moet men een lofzang op het seksuele
objekt herstellen, waardoor het, in de gekunsteldheid van de verschijningen,
iets van de uitdaging aan de naieve orde van de wereld en van de seks
terugvindt, waardoor het als enige ontsnapt aan deze orde van de produktie,
waaraan het onderworpen zou zijn, om terug te keren in de orde van de
verleiding. In de irrealiteit, in de irreéle prostituerende uitdaging door de
tekens passeert het seksuele objekt de seks en bereikt de verleiding. Opnieuw
wordt het een ceremonieél. Het vrouwelijke was altijd de beeltenis van dit
ritueel .en er ontstaat een verschikkelijke verwarring wanneer men het als
kultusobjekt wil ontheiligen om er een subjekt van produktie van te maken, of
wanneer men het wil ontdoen van het kunstmatige om het terug te geven aan
het natuurlijke van een eigen verlangen.

“De vrouw staat volledig in haar recht, sterker nog, zij vervult zelfs
een soort plicht wanneer zij zich erop toelegt magies en bovennatuurlijk
te lijken; zij moet schokken, zij moet charmeren; idool, zij moet zich
vergulden om aanbeden te worden. Aan iedere kunst moeten dus de
middelen ontleend worden die haar boven de natuur verheffen, om de
harten te kunnen onderwerpen en de zinnen te verwarren. Het maakt
echt niet veel uit of iedereen van deze list en kunstmatigheid afweet,
zolang het sukses maar zeker en het effekt altijd onweerstaanbaar is. Met
deze overwegingen zal het de kunstenaar-filosoof niet moeilijk vallen de
legitimatie te vinden voor al de praktijken die de vrouwen altijd uitgeoe-
fend hebben om hun breekbare schoonheid als het ware te vereeuwigen
en te vergoddelijken. Zo’n opsomming zou eindeloos zijn; maar om ons
te beperken tot wat onze tijd op een vulgaire wijze magquillage noemt,
welke slechts het gebruik van de poudre-de-riz kent, en welke zo onnozel
door de naieve filosofen in de ban gedaan wordt, deze heeft als doel en als
resultaat de door de natuur zo schandalig rondgestrooide sproeten uit de
gelaatskleur te laten verdwijnen en een abstrakte eenheid te maken van
het puistje en de huidskleur, maar brengt deze eenheid, zoals het tricot
die voortbrengt, het menselijke wezen ook meteen dichter bij het stand-

78




beeld, dat wil zeggen bij een goddelijk en superieur wezen? Wat betreft
het kunstmatig zwart dat het oog omringt, en het rood dat het bovenste
gedeelte van de wang markeert, hoewel hun gebruik van eenzelfde
principe afgeleid is, namelijk van de behoefte de natuur te overtreffen,
dient hun beider resultaat een totaal tegengestelde behoefte te bevre-
digen. Het rood en het zwart representeren het leven, een bovennatuur-
lijk en buitensporig leven; dit zwarte kader maakt het oog dieper en
opvallender, geeft het oog een beslister uiterlijk van een raam dat naar
het oneindige geopend is; het rood dat het jukbeen in vlam zet, verhoogt
nogmaals de helderheid van de pupil en voegt aan een mooi vrouwelijk
gelaat de mysterieuze passie van een priesteres toe.”

(Baudelaire, Eloge du Magquillage.)

Als er een verlangen bestaat - dat is de hypotese van de moderniteit - dan
zou niets de natuurlijke harmonie mogen verbreken en is de make-up een
hypokrisie. Als het verlangen een myte is —dat is de hypotese van de verleiding
- dan verbiedt niets dat alle tekens zonder grenzen van natuurlijkheid ermee
spotten. De kracht van de tekens ligt dan in hun verschijning en hun
verdwijning, op die manier wissen zij de wereld uit. Ook de make-up is een
manier om het gezicht op te heffen, de ogen op te heffen door mooiere ogen, de
lippen uit te wissen door rijkere lippen. Deze “abstrakte eenheid die het
menselijk wezen dichter bij het goddelijk wezen brengt”, dit “bovennatuurlijk
en buitensporig” leven, waarover Baudelaire spreekt, is het effekt van dit
simpele kunstmatige trekje dat elke ekspressie opheft. Het kunstmatige ver-
vreemdt het subjekt niet van zijn wezen, het verwisselt het op mysterieuze
wijze. Het bewerkt deze transfiguratie die de vrouwen van voor hun spiegel
kennen, waar zij zich slechts kunnen opmaken wanneer zij vernietigd worden,
waar zij tijdens het opmaken de pure verschijning verkrijgen van een wezen dat
van zin ontdaan is. Door welke afdwaling kan men deze ‘“‘buitensporige”
werking verwarren met een vulgaire kamoeflage van de waarheid. Alleen de
schijn kan de waarheid vervreemden, maar de make-up is geen schijn, hij is
bedriegelijker dan het bedrog (zoals het spel van de travestieten) en verkrijgt
hierdoor een onschuld, of een superieure transparantie — absorptie door zijn
eigen oppervlak, resorptie van elke ekspressie zonder een spoor van bloed,
zonder een spoor van zin - wreedheid, zéker, en uitdaging - maar wie is
vervreemd? Alleen zij die deze wrede perfektie niet kunnen verdragen en zich
er slechts door een morele afkeer tegen kunnen verdedigen. Maar iedereen is
verward. Mobiel of hiérarchies, hoe te antwoorden op de pure verschijning
zonder zijn soevereiniteit te erkennen? Afschminken, dit masker afrukken, de
verschijning bevelen te verdwijnen? Absurd: dat is de utopie van de beelden-
stormers. Er is geen God achter de beelden, en juist het niets wat zij verbergen
moet geheim blijven. De verleiding, de fascinatie, de estetiese uitstraling van
alle grote imaginaire dispositieven ligt in het uitwissen van elke instantie, ook
die van het gezicht, in het uitwissen van elke substantie, ook die van het
verlangen - in de perfektie van het kunstmatige teken.

Het mooiste voorbeeld hiervan is zonder twijfel het enige grote kollek-

79



tieve sterrebeeld van de verleiding dat het moderne tijdperk geproduceerd
heeft: de filmsterren en de idolen van de cinema. Welnu, de filmster is
vrouwelijk, of deze nu man of vrouw is, want als God mannelijk is, is het idool
altijd vrouwelijk. Daar waren de vrouwen het grootst. De uitspatting van
nonsens en het strenge ritueel, dat zich op hen, geen wezens van verlangen of
van levend vlees, maar transseksuele en suprasensuele wezens, heeft kunnen
kristalliseren, maakt van hen een generatie van heilige monsters, begiftigd met
een absorptiekracht die de produktiekrachten van de reéle wereld kon bekon-
kureren en evenaren. Onze enige myte in een tijdperk dat niet in staat is om
grote verleidelijke mytes en figuren voort te brengen, welke te vergelijken
zouden zijn met die van de mytologie of de kunst.

De cinema is slechts sterk door zijn myte. Zijn verhalen, zijn realisme of
zijn verbeelding, zijn psychologie, zijn zinseffekten, dit alles is sekundair.
Alleen de myte is sterk, en in het hart van de cinematografiese myte ligt de
verleiding - die van een groot verleidend beeld, van een vrouw of van een man
(vooral van een vrouw), dat zich verbindt met de bedrieglijke en bekoorlijke
kracht van het cinematografies beeld zelf. Wonderlijke vereniging.

De filmster heeft niets van een ideaal of subliem wezen: zij is kunstmatig.
Zij hoeft slechts een aktrice te zijn in de psychologiese zin van het woord: haar
gezicht is niet de reflektie van haar ziel noch van haar gevoeligheid: zij heeft
hier niets mee te maken. Ze verijdelt daarentegen elke gevoeligheid door de
enige rituele fascinatie van de leegte, door haar ekstatiese blik en de onbedui-
dendheid van haar glimlach. Daar gaat ze deel uitmaken van de myte, en van
de kollektieve rite van een sakrificiéle vleierij.

De hemelvaart van cinematografiese idolen, van massa-godheden was en
blijft onze grote moderne gebeurtenis - ook tegenwoordig weegt deze nog
tegen alle politieke of sociale gebeurtenissen op. Onnodig deze terug te voeren
op het imaginaire van de gemystificeerde massaas. Het is een voorval van de
verleiding dat tegen elk voorval van de produktie opweegt.

Zeker, de verleiding in het tijdperk van de massaas is niet meer die van La
Princesse de Cléves, noch van Liaisons dangereuses of van Le Journal du
Séducteur, zelfs niet die van de voorstellingen van de antieke mytologie, die
zonder twijfel onder alle bekende verhalen het rijkst aan verleiding waren -
maar dit was een warme verleiding, terwijl die van onze moderne idolen een
koude verleiding is, zij bevindt zich op het snijvlak van het koude medium van
de massaas en het koude medium van het beeld.

Deze verleiding bezit de spektrale witheid van de sterren, zoals zij zo
treffend benoemd zijn. Beurtelings zijn de massaas in het moderne tijdperk
slechts door twee grote fenomenen “verleid”: het witte licht van de filmsterren
en het zwarte licht van het terrorisme. Deze twee fenomenen hebben veel met
elkaar gemeen. Niet alleen de sterren, maar ook de filmsterren of de terroris-
tiese akties ‘“knipperen met de ogen”’: ze lichten niet op, ze stralen geen wit en
kontinu, maar een koud en tijdelijk licht uit, ze misleiden en bekoren tegelij-
kertijd, ze fascineren door het plotselinge van hun verschijning en de dreigende
nabijheid van hun verdwijning. Zij eklipseren zichzelf in een voortdurende
overbieding.

De grote verleidsters en de grote filmsterren schitteren nooit door hun
talent of door hun intelligentie, ze schitteren door hun afwezigheid. Ze
schitterren door hun onbeduidendheid en door hun kilte, de kilte van de make-
up en het rituele priesterschap (volgens MacLuhan is het ritueel cool). Zij

80




metamorfoseren het immense ijzige verloop dat zich meester gemaakt heeft
van ons universum van de zin, dat in de opflikkerende netwerken van tekens en
beelden gevangen is — maar tegelijkertijd, op een bepaald moment van deze
geschiedenis, en in een konjunktuur die zich niet meer zal voordoen, transfi-
gureren zij het in een verleidingseffekt.

De cinema heeft alleen maar door deze pure verleiding, door deze pure
trilling van onzin geschitterd - warme trilling, die vooral zo mooi is daar deze
uit het koude afkomstig is.

Kunstmatigheid en onzin: dat is het esoteriese gezicht van het idool, haar
initiérend masker. Verleiding van een gezicht dat, met uitzondering van de
rituele glimlach en de niet minder konventionele schoonheid, van elke ekspres-
sie ontdaan is. Wit gezicht, in deze witheid zijn de tekens gewijd aan hun
geritualiseerde verschijning, en niet onderworpen aan één of andere diepe wet
van de betekenis. De steriliteit van de idolen is welbekend: zij reproduceren
zich niet, zij herrijzen elke keer uit hun as, zoals de phoenix, of uit hun spiegel,
zoals de verleidende vrouw.

Deze grote verleidende beeltenissen zijn voor ons onze maskers, het zijn
onze standbeelden van het Paaseiland. Maar hier is geen misverstand moge-
lijk: wanneer, in historiese zin, de warme menigtes van de aanbidding, van de
religieuze passie, van het offer en de oproer bestaan hebben, dan hebben we nu
te maken met de koude massaas van de verleiding en de fascinatie. Hun
beeltenis is cinematografies, en ze is die van een ander offer.

De dood van de filmsterren is slechts de sanktie van hun rituele verafgo-
ding. Zij moeten sterven, zij moeten al dood zijn. Dit moet om volmaakt en
oppervlakkig te kunnen zijn - evengoed bij de make-up. Maar daar, achter de
enige onsterfelijkheid, die van de kunstmatigheid, het idee dat door de
filmsterren geinkarneerd is, schittert de dood zelf door zijn afwezigheid, kan hij
zichzelf oplossen in een schitterende en oppervlakkige verschijning, is hij een
verleidelijk oppervlak...

81



DE IRONIESE STRATEGIE VAN DE VERLEIDER

Als de verleidende vrouw zich karakteriseert door verschijning te worden
om verwarring te zaaien in de verschijningen, wat is dan het karakteristieke
van de andere figuur, die van de verleider?

Ook hij wordt lokvogel om verwarring te zaaien, maar vreemd genoeg
neemt deze lokvogel de gedaante van het kalkuul aan, en wijkt de tooi hier
voor de strategie. Maar als de tooi bij de vrouw klaarblijkelijk strategies is, is
de strategie van de verleider dan niet omgekeerd een parade van het kalkuul
waarmee hij zich verdedigt tegen een of andere tegengestelde kracht? Strategie
van de tooi, tooi van de strategie...

De te zelfverzekerde diskours — waaronder die van de verliefde strategie —
moeten op een andere manier gelezen worden: in het hart van hun ““rationele”
strategie zijn ze nog slechts de instrumenten van een /ot van de verleiding,
waarvan ze zowel de slachtoffers als de ensceneurs zijn. Verliest de verleider
zich tenslotte niet in zijn strategie als in een hartstochtelijk labyrint? Vindt hij
het niet uit om zich erin te verliezen? En is diegene die zich als meester van het
spel beschouwt niet het eerste slachtoffer van de tragiese myte van de strategie?

De obsessie voor het jonge meisje bij de verleider van Kierkegaard. De
obsessie voor dit ongeschonden, nog inseksuele stadium is die voor de gratie en
de charme - omdat zij een gratieus wezen is moet men bij haar in de gratie
komen, evenals God bezit zij een weergaloos privilege - zij wordt dus de
meedogenloze inzet van een uitdaging: zij moet verleid worden, zij moet
vernietigd worden omdat zij door de natuur begiftigd is met alle verleiding.

De verleider heeft als roeping deze natuurlijke kracht van de vrouw of van
het jonge meisje uit te roeien door een weloverwogen onderneming, die de
andere zal evenaren of overtreffen, die door een gelijke of superieure kunst-
matige kracht tegen de natuurlijke kracht zal opwegen, en waaraan hij, hoewel
hij de verleider is, vanaf het begin bezweken is. De bestemming van de
verleider, zijn wil, zijn strategie, zorgen ervoor dat deze wordt uitgebannen ten
gunste van de gratieuze en verleidende voorbestemming van het jonge meisje,
die des te sterker is omdat ze onbewust is.

Het laatste woord kan niet aan de natuur gelaten worden: dat is de

82




fundamentele inzet. Deze buitengewone, aangeboren gratie, immoreel als een
vloek, moet geofferd en opgeofferd worden door de onderneming van de
verleider, die haar door een kundige taktiek tot de erotiese overgave zal
aanzetten, waar zij geen kracht van verleiding meer zal zijn, dat wil zeggen een
gevaarlijke kracht.

Aldus is de verleider niets, heel de oorsprong van de verleiding ligt in het
jonge meisje. Daarom kan Johannes beweren niets te verzinnen en alles van
Cordelia te leren. Daarin ligt geen enkele hypokrisie. De gekalkuleerde
verleiding is de spiegel van de natuurlijke verleiding, zij voedt zich ermee als
aan haar bron, maar om deze nog beter uit te roeien.

Daarom krijgt hij geen enkele kans bij het jonge meisje en geen enkel
initiatief in het spel van de verleiding, waarvan zij het weerloze objekt lijkt.
Heel zijn rol ten opzichte van haar is al gespeeld voordat het spel van de
verleiding begint. Alles heeft al plaats gehad, en de verleidingsonderneming
verlaagt slechts een natuurlijk tekort, of stelt een reeds aanwezige uitdagingin,
die door de schoonheid en de natuurlijke gratie van het jonge meisje gevormd
wordt.

De verleiding verandert dan van betekenis. Geen immorele libertijnse
onderneming meer die zich ten koste van een deugd uitoefent, geen cyniese
bedriegerij met seksuele bedoelingen (die onbelangrijk is), maar een verleiding
die myties wordt en de dimensie van een offer krijgt. Hierdoor kan het
“slachtoffer” zich zo gemakkelijk aan de verleiding ter beschikking stellen, en
in zekere zin gehoorzaamt zij, door haar verlatenheid, aan de geboden van een
godheid die eist dat elke kracht omkeerbaar is en geofferd wordt, of dit nu de
natuurlijke kracht van de verleiding, of die van de macht is, want elke kracht,
en bovenal die van de schoonheid, is heiligschennis. Cordelia is soeverein, en
zij wordt aan haar eigen soevereiniteit geofferd. Moorddadige vorm van
simboliese ruil die door de omkeerbaarheid van het offer bepaald wordt, deze
spaart geen enkele vorm, noch het leven zelf, noch de schoonheid of de
verleiding, welke de gevaarlijkste vorm érvan is. In die zin kan de verleider zich
niet inbeelden held te zijn van een erotiese strategie, hij is slechts de sakrificiéle
operateur van een verloop dat hem veruit overtreft. En het slachtoffer kan op
haar beurt zich niet inbeelden onschuldig te zijn, aangezien zij - maagd, mooi
en verleidelijk - een uitdaging op zich vormt, die slechts door haar dood
geévenaard kan worden (of door haar verleiding die gelijk staat met een
moord).

Het Dagboek van een Verleider is het scenario van een volmaakte misdaad.
Niets in het kalkuul van de verleider, geen van zijn manoeuvres loopt vast.
Alles ontwikkelt zich met een onfeilbaarheid die niet reéel of psychologies,
maar alleen myties kan zijn. Deze perfektie van het kunstmatige, deze
voorbestemming die de gebaren van de verleider stuurt, reflekteert, zoals een
spiegel, slechts de perfektie van de aangeboren gratie van het jonge meisje en
de onontkoombare noodzakelijkheid van het offer. Deze strategie behoort
niemand toe, het is een lot, waarvan Johannes slechts de instrumentele, dus
onfeilbare uitvoerder is.

In elk verloop van verleiding, zoals in elke misdaad, is er iets onpersoon-
lijks, iets ritueels, suprasubjektiefs en suprasensueels, waarvan de beleefde
ervaringen, van de verleider evenals van zijn slachtoffer, slechts de onbewuste
reflekties zijn. Dramaturgie zonder subjekt. Rituele uitvoering van een vorm
waarbij de personen oplossen. Daarom doet het geheel tegelijk aan de estetiese

83



vorm van een oeuvre en aan de rituele vorm van een misdaad denken.

Cordelia verleid, overgeleverd aan de erotiese genoegens van één nacht,
vervolgens in de steek gelaten - dit hoeft geen verbazing te wekken, noch hoeft
men volgens een burgelijke psychologie Johannes als een verfoeilijk persoon af
te schilderen: de verleiding, een sakrificiéel verloop, wordt met de moord (de
ontmaagding) volbracht. Deze laatste episode hoeft zelfs niet plaats te vinden:
zodra Johannes zeker van zijn overwinning is, is Cordelia voor hem dood. De
onzuivere verleiding wordt in de liefde en de genoegens volbracht, maar deze is
geen offer meer. De seksualiteit kan in deze zin worden herzien als ekonomies
residu van het sakrificiéle verloop van de verleiding, dat te vergelijken is met de
archaiese offers, waar een resterend, niet geofferd deel de ekonomiese sirkula-
tie voedt. Evenzo is de seks slechts het saldo of het diskonto van een
fundamenteler verloop - misdaad of offer -, dat niet de totale omkeerbaarheid
bereikt heeft. De goden nemen hun deel: de mensen verdelen de resten.

De onzuivere verleider, Don Juan of Casanova, wijdt zich aan de
akkumulatie van deze rest, hij snelt van de ene seksuele verovering naar de
andere, hij probeert te verleiden om zijn lusten te bevredigen, zonder de
“spirituele” dimensie van de verleiding van Kierkegaard te bereiken, welke
eruit bestaat de krachten en de verleidende middelen van de vrouw naar hun
toppunt te drijven om ze door een minitieuze omkeringsstrategie uit te dagen.

Cordelia, die door een langzame bezwering van haar kracht beroofd is,
doet denken aan de ontelbare uitdrijvingsrites van de vrouwelijke kracht, die
overal in de primitieve gebruiken terug te vinden zijn (Bettelheim). De
vrouwelijke vruchtbaarheidskracht bezweren, deze omsingelen, deze omgren-
zen, deze eventueel nabootsen en toeéigenen, dit is de onderneming van de
couvade, van de kunstmatige invaginatie, van ontvellingen en littekens, van
deze talloze simboliese verwondingen tot en met die van de initiatie en de
instelling van een nieuwe macht: de politiek, die het weergaloze privilege van
het vrouwelijke in de “natuur’ uitwist. Men hoeft ook maar naar die chinese
seksuele filosofie te kijken, waar het mannelijke, door de suspens van het bezit
en de ejakulatie, de kracht van het vrouwelijke yang van zichzelf afleidt.

Hoe dan ook heeft de vrouw iets ontvangen wat door een kunstmatige
onderneming uitgebannen moet worden, met als gevolg dat haar kracht haar
ontnomen wordt. Vanuit dit sakrificiéle gezichtspunt bestaat er geen verschil
tussen de vrouwelijke verleiding en de strategie van de verleider: het gaat altijd
om de dood en de mentale roof van de ander, om hem zijn kracht en haar haar
kracht te ontroven. Het komt altijd neer op een moord, of veelmeer op een
estetiese en sakrificiéle offering want, zoals Kierkegaard zegt, dit gebeurt altijd
op het niveau van de esprit.

Het “spirituele” plezier van de verleiding.

Volgens Kierkegaard is het scenario van de verleiding spiritueel: altijd is
esprit' nodig, dat wil zeggen het kalkuul, de charme en het raffinement van een
konventionele taal, in de zin van de X VIIIe eeuw, maar ook de Witzen de grap

1. esprit: in het nederlands betekent dit geest, ziel, etc. De muziek, het kalkuul, het labyrint met
als centrum de afwezigheid van het jonge meisje (noot v/d vert.).

84




in de moderne zin.

De verleiding speelt nooit in op het verlangen of de verliefde neiging - dit
alles is vulgair mechanies en fysiek vleselijk: oninteressant. Alles moet door
een subtiele zinspeling met elkaar overeenstemmen en alle tekens moeten
gestrikt worden. De kunstgrepen van de verleider zijn zo de reflektie van de
verleidende essentie van het jonge meisje, en zij lijkt verstard in een ironiese
enscenering, een eksakte lokvogel van haar eigen natuur, waaraan zij zich
moeiteloos zal vastklampen.

Het gaat dus niet om een frontale aanval, maar om een diagonale
verleiding die als een trait? passeert (bestaat er iets verleidelijkers dan de trait
d’esprit®?), die voor de levendigheid en de ekonomie ervan zorgt, en volgens de
formule van Freud van hetzelfde verdubbelde materieel gebruik maakt: de
wapens van de verleider zijn die van het jonge meisje, die hij weer tegen haar
keert, en deze omkeerbaarheid van de strategie bepaalt de spirituele charme
ervan.

Terecht zegt men van spiegels dat ze spiritueel zijn: dat is omdat de
reflektie op zichzelf al een trait d’esprit is. De charme van de spiegel ligt niet in
het zich herkennen, wat een nogal wanhopige samenloop van omstandigheden
is, maar juist in het mysterieuze en ironiese trekje van de verdubbeling. Welnu,
de strategie van de verleider is die van de spiegel, daarmee bedriegt hij eigenlijk
niemand - en daarom vergist hij zich ook nooit, want de spiegel is onfeilbaar
(als hij van buitenaf beraamde manoeuvres en valstrikken zou toepassen, dan
zou hij onvermijdelijk een fout begaan).

Men kan denken aan een bepaalde vorm in dit genre, waardig voor te
komen in de annalen van de verleiding: dezelfde brief geschreven aan twee
verschillende vrouwen. En dit zonder de minste perversiteit, in de transparan-
tie van hart en ziel. De verliefde onrust die iedereen bezit, is hetzelfde, het
bestaat, het heeft zijn eigen kwaliteit. Maar iets anders is het “spirituele”
plezier dat van het spiegeleffekt tussen de twee brieven uitgaat, en dat als
spiegeleffekt tussen de twee vrouwen werkt: dat is het eigenlijke plezier van de
verleiding. Vluggere, subtielere vervoering, totaal verschillend van de ver-
liefdheid. De onrust van het verlangen evenaart nooit dit overvloedig en
geheim plezier dat er is om met het verlangen zelf te spelen. Het verlangen is
gewoon een referent zoals zo vele, de verleiding transcendeert het onmiddellijk
en verheft het juist door middel van esprit. De verleiding is een trait, ze sluit
hier de twee aangeschreven vrouwen Kkort in een imaginaire sur-impression,
waar waarschijnlijk het verlangen hen verenigt, wat het ook zij, dit trekje lokt
de verwarring van het verlangen uit, wijst het terug naar een onbepaaldheid en
een lichte duizeling die het gevolg is van de subtiele uitstraling van een
superieure onverschilligheid, van een lach die zijn nog te serieuze betrokken-
heid uitwist.

Verleiden betekent op zo’n manier de beelden onderling te laten spelen, de

2. trait: in het nederlands kan pijl, lijn, baan, streek, trekje, teken, etc. betekenen. Onontcijfer-
baar teken en meestal onvertaalbaar; de ironiese spiegeling van de esprit, “een enkel teken, of
miljoenen tekens die het verloop van de regel volgen” (noot v/d vert.).

3. trait d’esprit: in het nederlands betekent het vervluchtigde gedachte, geestigheid, grap, Witz,
etc. “Een soort trompe-sens” (H.-P. Jeudy). (noot v/d vert.).

85



in hun eigen val gestrikte tekens onderling te laten spelen. Nooit is de
verleiding het gevolg van een lichamelijke aantrekkingskracht, van gemeen-
schappelijke gevoelens, van een ekonomie van het verlangen, een lokvogel
moet tussen beide komen en de beelden vermengen, een trait moet, als in een
droom, de gescheiden dingen plotseling herenigen of plotseling de onverdeelde
dingen scheiden: zo draagt de eerste brief de onweerstaanbare verleiding in
zich om voor de andere vrouw herschreven te worden, in een soort autonome
ironiese werking, en waarvan het idee zelf verleidelijk is. Spel zonder einde,
waar de tekens zich spontaan naar schikken door een altijd beschikbare ironie.
Misschien willen zij verleid worden, misschien bezitten zij, sterker als de
mensen, het verlangen om te verleiden en verleid te zijn.

De tekens hebben misschien niet als roeping binnen te treden in de
gereguleerde opposities met betekenende doeleinden: dat is hun aktuele be-
stemming. Maar hun /ot is misschien heel anders: dat is misschien dat zij zich
onderling verleiden, en ons door hetzelfde verleiden. Het is een heel andere
logika die zo hun geheime sirkulatie zou regelen.

Kan men zich een teorie voorstellen die de tekens in hun verleidende
aantrekkingskracht zou behandelen en niet in hun kontrast en oppositie? Die
voorgoed de spekulariteit van het teken en de hypoteek van de referent zou
vernietigen? En waar alles zich tussen de termen zou afspelen in een raadsel-
achtig duel en een onverbiddelijke omkeerbaarheid?

Laten we veronderstellen dat alle grote onderscheiden opposities die onze
relatie tot de wereld ordenen, doorkruist worden door de verleiding, in plaats
van gefundeerd te zijn op de oppositie en het verschil. Dat niet alleen het
vrouwelijke het mannelijke verleidt, maar dat ook de afwezigheid de aanwe-
zigheid verleidt, dat het koude de warmte verleidt, dat het subjekt het objekt
verleidt, en omgekeerd net zo goed: want de verleiding veronderstelt dit
minimum aan omkeerbaarheid dat een eind maakt aan elke gereguleerde
oppositie en dus aan elke konventionele semiologie. Naar een omgekeerde
semiologie?

Men kan zich voorstellen (maar waarom voorstellen? het is zo) dat de
goden en de mensen, in plaats van gescheiden te zijn door de morele afgrond
van de religie, elkaar verleiden en alleen betrekkingen van verleiding onder-
houden - dat is gebeurd in Griekenland. Maar misschien ook het goed en het
kwaad, het ware en het valse, en al deze grote onderscheidingen die ons dienen
om de wereld te ontcijferen en haar binnen het verstand te houden, al deze
termen zorgvuldig opgedeeld ten koste van een dwaze energie — dat is niet altijd
gelukt, en de ware katastrofes, de ware revoluties bestonden altijd uit de
implosie van één van deze tweetermige systemen: een universum, of een
fragment van een universum gaat zo ten onder - niettemin gaat deze implosie
het grootste gedeelte van de tijd langzaam en voltrekt zich via de slijtage van de.
termen. Hiermee behelpen we ons tegenwoordig: met de langzame erosie van
alle polaire strukturen tegelijk, naar een universum dat bezig is zelfs het reliéf
van de zin te verliezen. Opgeheven beleg, onttoverd, buiten dienst gesteld:
einde van de wereld als wil en voorstelling.

Maar deze neutralisatie is niet verleidelijk. De verleiding daarentegen
stort de termen van de één in de ander, zij herenigt hen in hun maksimum aan
energie en charme, zij verwart hen niet in hun minimum aan intensiteit.

86




Laten we veronderstellen dat zo alles in betrekkingen van verleiding
begint te spelen, waar tegenwoordig betrekkingen van oppositie spelen. Laten
we ons deze vonk van de verleiding indenken die de getransistoriseerde,
polaire of differenti€le circuits van de zin doet smelten. Er zijn voorbeelden
van deze niet-distinktieve semiologie (dat wil zeggen één die het niet meer is):
de elementen van de antieke kosmogonie boeiden helemaal niet door een
strukturele klassifikatie (water/vuur, lucht/aarde, enz.), het waren geen dis-
tinktieve, maar attraktieve elementen die elkaar onderling verleidden: het
water verleidt het vuur, het water verleid door het vuur.

Deze verleiding bestaat nog sterk in de duele, hiérarchiese, niet-geindivi-
dualiseerde relaties, en in de analogiese systemen die overal onze logiese
differentiatiesystemen vooraf zijn gegaan. En zonder twijfel worden de logiese
aaneenschakelingen van de zin overal nog gekweld door de analogiese aaneen-
schakelingen van de verleiding - zoals een immense trait d’esprit die in een
enkel teken de tegenover elkaar geplaatste termen herenigt. Geheime sirku-
latie, onder de zin door, van verleidende analogieén.

Maar het gaat niet om een nieuwe versie van de zwaartekracht. De
diagonalen, of de transversalen van de verleiding kunnen de opposities van
termen vernietigen, toch leiden zij niet tot een versmeltende of verwarrende
relatie (dat doet de mystiek), maar tot een duele relatie, niet een mystieke fusie
van het subjekt en het objekt, of van betekende en betekenaar, of van het
mannelijke en het vrouwelijke, enz., maar een verleiding dat wil zeggen een
duele en agonistiese relatie.

Een spiegel hangt aan de tegenoverliggende muur
zij denkt er niet aan
maar de spiegel wel

Dagboek van een Verleider®, p. 28

De list van de verleider zal eruit bestaan de gedaante van de spiegel aan de
tegenoverliggende muur aan te nemen, waarin het jonge meisje teruggekaatst
zal worden zonder eraan te denken, terwijl de spiegel haar denkt.

Men moet op de hoede zijn voor de nederigheid van spiegels. Nederige
dienaren van de verschijningen, die alleen maar de voorwerpen die naar hun
gekeerd zijn kunnen reflekteren, zonder de mogelijkheid eraan te ontkomen,
en iedereen is hun er dankbaar voor (behalve bij een sterfgeval, waar men ze
om deze reden bedekt). Het zijn de honden van de verleiding. Maar hun trouw
is misleidend, en het enige wat ze doen is wachten op het moment dat men zich
aan hun reflektie vastklampt. Men vergeet hun slinkse blik niet zo gauw: ze
herkennen u, en wanneer zij u bij verrassing terugvinden daar waar u uzelf niet
verwacht, is uw beurt voorbij.

Dit is de strategie van de verleider: hij neemt de nederigheid van de spiegel
aan, maar van een manoeuvrerende spiegel, zoals het schild van Perseus,
waarmee Medusa zichzelf versteent. Het jong meisje zal gevangene worden van
deze spiegel, die buiten haar medeweten om haar denkt en analyseert.

4. Das Tagebuch des Verfiihrers, Seren Kierkegaard, uitg. Hegner-Biicherei, Verlag Jakob

Hegner, K6ln 1967. De door de vertalers gebruikte uitgave. Inmiddels is ”Het dagboek van de
verleider” in het nederlands vertaald bij de Arbeiderspers, Amsterdam, 1981 (noot v/d vert.).

87



D

“Degene die een jong meisje niet zodanig weet te verleiden dat ze
elke zicht verliest, degene die, al naar gelang zijn wil, niet een jong meisje
kan laten geloven dat zij het is die alle initiatieven neemt... ik zal zijn
genot niet benijden. Zo’n man is en blijft een lomperik, een verleider,
termen die men zeker niet op mij kan toepassen. Ik ben een estetikus, een
erotikus die de natuur van de liefde, haar essentie begrepen heeft, die in
de liefde gelooft en haar door en door kent... Ik weet bovendien dat het
hoogst voorstelbare genot boven alles bemind te zijn is... de geest van
een jong meisje als een droom binnenkomen is een kunst, hem verlaten is
een meesterwerk.” (p. 110-111)

De verleiding is nooit lineair, evenmin draagt ze een masker (dat is de

vulgaire verleiding) - ze is slinks.

“Welk wapen is net zo scherp, net zo doordringend, net zo blinkend
in zijn beweging en dankzij dit net zo bedriegelijk als een blik? Men geeft
een quarte aan, zoals bij de schermkunst, en men valt aan met seconde....
dit moment is onbeschrijfelijk. De tegenstander voelt als het ware de
steek, hij is geraakt, ja, maar op een heel andere plaats dan hij dacht.” (p.
33)

“Ik ontmoet haar niet, ik raak slechts de randen van haar bestaan...
Wanneer zij de trap betreedt passeer ik haar achteloos. Dit zijn de eerste
mazen van het net waarin zij ingesponnen moet worden. Ik wacht haar
niet op in de straat, of ik groet haar zonder haar ooit te naderen, ik blijf
altijd op afstand... Zij merkt dat aan haar horizon een nieuwe ster
verschenen is, die in zijn merkwaardige regelmatige baan op de hare een
verwarrende invloed uitoefent; maar zij heeft niet het minste idee van de
wet die deze beweging stuurt... Ze is veelmeer geneigd links en rechts te
zoeken welk punt het doel ervan is: ze weet niets van wat haar antipode
weet, namelijk dat zijzelf dat punt is.” (p. 69)

Andere manier van afgewende nagalm: de hypnose, een soort psychiese

spiegel waar ook het jonge meisje zich buiten haar weten om in spiegelt onder
de blik van de ander.

“Vandaag hebben mijn ogen voor de eerste keer op haar gerust. Men
zegt dat de slaap een ooglid zo kan verzwaren dat het zich sluit: de blik
zou een soortgelijke macht kunnen hebben. De ogen sluiten zich en toch
woelen duistere krachten in haar. Ze ziet niet dat ik haar aankijk, maar ze
voelt het, heel haar lichaam voelt het. De ogen sluiten zich, en het is
nacht; maar in haar is het klaarlichte dag.” (p. 105-106)

Deze slinksheid van de verleiding is geen bedrog. Daar waar de lineaire

poging op de muur van het bewustzijn stuit en slechts op een magere winst
rekent, heeft de verleiding eerder de slinksheid van het droombeeld of van de
grap, die met een enkele diagonaal het psychies universum en zijn verschil-
lende nivo’s doorkruist om, in de antipodes, een blind en onbekend punt te
raken, het verzegelde punt van het geheim, van het raadsel dat het jonge
meisje, ook voor haarzelf, vormt.

Er zijn dus twee gelijktijdige momenten van de verleiding, of twee



ogenblikken binnen een enkel moment: elke eis van het jonge meisje, al haar
gemobiliseerde, vrouwelijke, maar zwevende middelen zijn vereist - er is geen
sprake van om haar, in, haar passieve onschuld, met traagheid te verrassen,
haar vrijheid moet op het spel staan omdat deze vrijheid in zijn eigen beweging,
via zijn oorspronkelijke kromming of via de onmiddelijke draaiing die de
verleiding hem oplegt, spontaan samen moet komen met het voor haar
onbekende punt waar zij zich verliest. De verleiding is een lot: wil het zich
volbrengen, dan moet heel haar vrijheid daar zijn, maar als in een slaapwande-
ling op haar ondergang aflopend. Het jonge meisje moet in deze tweede staat
gedompeld zijn, die de eerste staat, die van de gratie en de soevereiniteit,
verdubbelt. Opwekking van deze slaapwandelende staat waar de heldere en
van zichzelf dronken passie zich in de valstrik van het lot stort. “De ogen
sluiten zich en het is nacht; maar in haar is het klaarlichte dag.”

Nalatigheden, ontkenningen, uitwissingen, afwendingen, teleurstellingen,
afleidingen - dit alles beoogt het oproepen van deze tweede staat, geheim van
de ware verleiding. Terwijl de vulgaire verleiding via de aandrang werkt, werkt
deze via de afwezigheid, of eigenlijk vindt zij een soort krommem ruimte uit,
waar de tekens van hun baan afbuigen en naar hun bron terugkeren. Deze
onbegrijpelijke staat van suspens is essentieel, het moment van ontreddering
van het jonge meisje voor wat haar wacht, terwijl zij weet dat iets, wat nieuw en
reeds fataal is, haar opwacht. Moment van hoge intensiteit, “spiritueel”
moment (in de zin van Kierkegaard), lijkend op dat van het spel, tussen het bod
en het moment waarop de dobbelstenen stoppen met rollen.

Aldus, de eerste keer dat hij haar haar adres hoort opgeven, wil hij het niet
aanhoren:

“Ik wil het niet horen, ik wil mij de verrassing niet ontnemen; ik
denk haar stellig opnieuw in het leven tegen te komen, en ik zal haar zeker
herkennen, misschien zal zij mij ook herkennen. En als zij mij niet zou
herkennen, dan zou ik de gelegenheid hebben haar van de zijkant te
bekijken, en ik beloof u dat zij het zich zal herinneren. Geen ongeduld,
geen gretigheid. Men moet met kleine teugjes genieten: zij is voorbe-
stemd.” (p. 30)

Spel van de verleider met zichzelf: in dit stadium is het zelfs geen list, de
verleider betovert zichzelf met het uitstel van de verleiding. Hierin ligt geen
banaal plezier, geen plezier van toenadering; want in deze geringe uitspreiding
begint de afgrond waarin zij zal vallen zich te openen. Het is als in de
schermkunst: er is ruimte nodig voor de schijnbeweging. Verre van proberen te
naderen, begint de verleider te werken aan het verstevigen van deze afstand,
met middelen zo verschillend als: het woord niet aan haar richten en alleen
maar met haar tante spreken over onbetekende en stompzinnige voorwerpen,
alles neutraliseren door de ironie en de geveinzde intellektualiteit, op geen
enkele vrouwelijke of erotiese beweging antwoorden, zelfs voor haar een
komedieliefhebber vinden die haar in de liefde moet teleurstellen. Onttoveren,
afkoelen, bedriegen, de afstand bewaren, totdat zijzelf het initiatief tot de
verbreking van de verloving neemt, zo heel het werk van verleiding voltooiend
en de ideale situatie van haar totale verlatenheid kreérend.

De verleider is degene die de tekens weet te laten dobberen, wetend dat
alleen hun suspens van belang is en in de richting van het lot beweegt. Niet de

89



tekens onmiddellijk uitputten, maar het moment afwachten waar ze allemaal
op elkaar antwoorden, en zo een heel bijzondere samenloop van duizeling en
instorting kreérend.

“Wanneer zij bij haar drie vriendinnen is, zegt ze heel weinig, het is
duidelijk dat hun gebabbel haar verveelt, een glimlach rond haar lippen
lijkt daarop te wijzen. Ik reken op die glimlach.”

“Vandaag ben ik naar Mevr. Jansen gegaan, ik heb de deur half
geopend zonder te kloppen... zij zat daar helemaal alleen aan de
piano... Ik had toen tevoorschijn kunnen komen, ik had dit ogenblik
kunnen aangrijpen - dat zou een dwaasheid geweest zijn. Zij verborg
klaarblijkelijk dat ze piano speelde... Wanneer ik een dezer dagen de
gelegenheid zal hebben intiemer met haar te praten, zal ik haar in alle
onschuld op dit onderwerp brengen, en zal ik haar in de val laten lopen.”
(p. 71-73)

Het gaat niet om episodes van vulgaire afleiding, van libertijns bravour of
van erotiese bevliegingen (deze vinden meer en meer plaats in de vertelling -
Cordelia verschijnt bijna alleen nog maar in filigraan of in een pointillé van
libertijnse en dartele verbeelding: “Houden van één iemand is te weinig; van
allen houden is een lichtzinnigheid van oppervlakkig karakter; maar van een
zo groot mogelijk aantal houden ... ziedaar het genot, ziedaar het leven!”), het
gaat niet om deze episodes van frivole verleiding, die volgens dezelfde filosofie
van de slinksheid en de afleiding terugkeren in het “grote spel” van de
verleiding: de “grote” verleiding schrijdt heimelijk voort via de wegen van de
lage verleiding die als suspens en als parodie speelt. Nooit is verwarring
mogelijk: het ene is een verliefd spel, het andere is een spiritueel duel. Alle
intermezzo’s verhogen slechts het trage, gekalkuleerde, onontkoombare ritme
van de “hoge” verleiding. De spiegel is altijd daar aan de tegenoverliggende
muur, wanneer wij er niet aan denken, denkt hij eraan, en de tijd tikt in het hart
van Cordelia.

Het verloop lijkt zijn laagste punt te bereiken op het moment van de
verloving. Daar heeft men de indruk een dood punt te bereiken, de verleider
drijft de list van de onttovering, van het afraden op tot een bijna perverse graad
van vernedering; en men heeft de indruk dat de veerkracht door de subtiliteit
gebroken is, elke vrouwelijkheid bij Cordelia is vermoeid, geneutraliseerd
door de lokvogels die haar omgeven. Dit moment van de verloving, dat ““zo
belangrijk is voor een jong meisje dat heel haar ziel zich erop kan fikseren als
die van de stervende op zijn laatste wil”, dit moment zal Cordelia beleven
zonder het zelfs te begrijpen, beroofd van elke reaktie, getemd, misleid.

“Eén woord, en ze zou om mij hebben gelachen; één woord, en ze
zou ontroerd geweest zijn; één woord, en ze zou mij ontglippen; maar
geen woord ontsnapte aan mijn lippen, ik bleef statig stom en volgde
strikt het ritueel.” ““Ik zal de poézie van mijn verloving niet prijzen, die
het in alle opzichten belachelijk pretentieus en burgerlijk.” (p. 119-121)
“Zie mij hier dus verloofd, Cordelia ook™ (Cordelia ook!) “en dat is
ongeveer alles wat zij van deze affaire afweet.”

Dit alles is een soort proef van neerslachtigheid, zoals die voorkomt in de

90



initiatie. De ingewijde moet een fase van dood, zelfs van patetiese smart
doormaken: een niets, een leegte — laatste moment voor de illuminatie van de
passie en de erotiese overgave. De verleider sluit in zekere zin dit asketies
moment in de estetiese beweging die hij aan het geheel oplegt.

“Alle jonge meisjes die in mij vertrouwen willen stellen, kunnen
verzekerd zijn van een esteties perfekte behandeling; alleen aan het eind,
wel te verstaan, zullen ze bedrogen worden.” (p. 129)

Er is een soort humor in het samenvallen van de verloving en de
verdwijning van elke zichtbare inzet van verleiding. Wat, in de burgerlijke visie
van de XIXe eeuw, een vrolijk voorspel op het huwelijk inhield, wordt hier, via
de slaapwandelende tocht door de woestijn van de verloving, een sobere
episode van initiatie in het sublieme ‘doel van de passie (dat tegelijk het
gekalkuleerde doel van de verleiding is). (Laten we niet vergeten dat de
verloving de krusiale episode in het leven van vele romantici was, juist in dat
van Kierkegaard, maar ook, en nog dramatieser, in dat van von Kleist,
Holderlin, Novalis, Kafka. Smartelijk moment, eeuwige nederlaag, deze kwasi
mystieke passie van de verloving was misschien die (laten we de impotentie
rusten!) van een suspens, van een hangende betovering, en bespookt door de
angst voor de onttovering van de seks of het huwelijk.)

Ondanks dat zijn doelwit en zijn aanwezigheid uitgewist lijken te worden,
blijft Johannes de onzichtbare dans van de verleiding beleven, hij zal deze zelfs
nooit meer zo intensief beleven, want daar, in de onbeduidendheid, in de
afwezigheid, in de omgekeerde spiegel is hij verzekerd van zijn triomf: zij zal
alleen maar haar verloving kunnen verbreken en zich in zijn armen werpen.
Heel het vuur van de passie ligt daar in transparantie, in filigraan, hij zal het
nooit zo mooi terugvinden als in deze eerste aankondiging, want het jonge
meisje is op dit ogenblik nog voorbestemd, wat ze niet meer zal zijn op het
volbrachte moment. Welnu, de duizeling van de verleiding, zoals van elke
passie, ligt boven alles in de voorbestemming. Alleen zij geeft het die fatale
kwaliteit die in het diepst van het plezier ligt - deze trait d’esprit die van te voren
elke beweging van de ziel verbindt met haar lot en met haar dood: daar
triomfeert de verleider, en daar is zijn verstandhouding met de ware verleiding
te begrijpen als een spirituele ekonomie - in de onzichtbare dans van de
verloving.

“Een dans die door twee gedanst zou moeten worden, maar die
slechts door één gedanst wordt, zo ziet mijn verhouding tot haar eruit.
Want ik ben de tweede danser, maar ik ben onzichtbaar. Zij gedraagt zich
alsof ze droomt en toch danst ze met-die ander, ik, zowel onzichtbaar als
zichtbaar aanwezig, en zowel zichtbaar als onzichtbaar.

De bewegingen vereisen een tweede danser; ze buigt zich naar hem,
ze reikt hem de hand, ze vlucht, ze nadert opnieuw. Ik neem haar hand, ik
vul haar gedachte aan die toch al in haar volbracht is. .. Haar bewegingen
volgen de melodie van haar eigen ziel, ik ben slechts het voorwendsel van
haar bewegingen. Ik ben niet eroties, dat zou haar slechts wekken, ik ben
soepel, buigzaam, onpersoonlijk, ik ben bijna alleen nog maar een ziels-
toestand”. (p. 129-130)

91



Zo presenteert de verleiding zich in een enkele beweging, als:

- de bezwering van een kracht: sakrificiéle vorm.

- het begaan van een moord, eventueel van een volmaakte misdaad.

- de volbrenging van een kunstwerk: “De la séduction beschouwd als een
van de Schone kunsten” (net zoals de sluipmoord natuurlijk).

- de werking van een trait d’esprit: de ‘spirituele” ekonomie. Met
dezelfde duele medeplichtigheid als in de grap, waar alles zich dubbelzinnig,
met een half woord, als met een dopje afgeschermde floret, uitwisselt — het
ekwivalent van de zinspelende ruil en ceremoniéel van een geheim.

- een asketiese vorm van spirituele, maar ook pedagogiese proef, een
soort school van de passie, van een zowel erotiese als ironiese sokratiese
leerwijze.

“Ik zal altijd erkennen dat een jong meisje een geboren lerares is en
dat men van haar altijd, zoniet andere dingen, op z’n minst de kunst van
het bedriegen leren kan - want dat leert men het beste van de meisjes
zelf.” (p. 140)

“Elk jong meisje is met betrekking tot het labyrint van haar hart een
Ariadne die de draad bezit waarmee men de weg terug kan vinden, maar
zij weet niet hoe zij deze zelf gebruiken kan.” (p. 161)

- een vorm van duel en oorlog, agonistiese vorm die nooit die van een
geweld of van een krachtsverhouding is, maar die van een oorlogzuchtig spel.
Men vindt er de twee gelijktijdige bewegingen van de verleiding terug, die van
elke strategie:

“Een dubbele manoeuvre zal in mijn betrekking tot Cordelia nood-
zakelijk zijn... Het is een oorlog waarin ik de vlucht neem, en haar zo leer
te overwinnen door mij te vervolgen. Ik zal blijven terugwijken en, in
deze terugtrekkende beweging, leer ik haar in mij alle krachten van de
liefde, haar onrustige gedachten, haar passie te herkennen, en wat het
verlangen, de hoop en het afwachtenis. .. Ze zal de moed krijgen om in de
liefde te geloven... Ze hoeft niet te vermoeden dat ze dit aan mij te
danken heeft... Dus, wanneer zij zich vrij zal voelen, zo vrij dat ze bijna
geneigd zal zijn met mij te breken, zal de tweede oorlog beginnen. Op dat
moment zal zij de kracht en de passie bezitten, en zal de strijd van belang
worden.

Zelfs als zij mij verlaat, zal de tweede oorlog plaats vinden. De eerste
is de bevrijdingsoorlog en deze is een spel; de tweede is de veroverings-
oorlog en deze wordt beslist op leven en dood.” (p. 135-136)

Al deze inzetten organiseren zich rondom het jonge meisje als een mytiese
figuur. Zij, als deelneemster en inzet van dit veelvoudig duel, is.dus noch
seksueel objekt, noch een figuur van het Eeuwig Vrouwelijke: deze twee grote
westerse referenties van de vrouw zijn beide vreemd aan de verleiding. Er
bestaat ook geen ideaal slachtoffer meer dat het jonge meisje zou zijn, of een
ideaal persoon die de verleider zou zijn, er bestaat in een offer zelfs geen beul of
slachtoffer. De fascinatie die zij uitoefent is die van een myties wezen, van een
raadselachtige deelnemer, net zo goed hoofdpersoon als de verleider in deze
bijna liturgiese orde van de uitdaging en het duel.

92




Wat een verschil met Liaisons Dangereuses! Bij Laclos bevindt de te
verleiden vrouw zich in de situatie van een moeilijk in te nemen plaats, naar het
beeld van de militaire strategie uit die tijd, minder statiese strategie dan
tevoren, maar waarvan het doel hetzelfde blijft: de overgave. De presidents-
vrouw is een te omsingelen vesting die moet vallen. Hierin geen verleiding - het
is de belegering van een stad.

De verleiding ligt ergens anders: niet tussen de verleider en het slachtoffer,
maar tussen verleiders, tussen Valmont en Merteuil, zij verdeelt zich als
kriminele medeplichtigheid over tussengevoegde slachtoffers. Hetzelfde bij de
Sade: alleen de geheime gemeenschap van beulen funktioneert en raakt
opgewonden door haar misdaden, de slachtoffers zijn niets.

Bij Laclos niets van de subtiele wetenschap van de omkering die reeds bij
Sun-Tseu in de oorlogskunst verschijnt, of in de zen filosofie en de oosterse
krijgskunten, of hier in de verleiding waar het jonge meisje met haar passie,
haar vrijheid, helemaal deelneemt aan de beweging van de strategie. ““Zij was
een raadsel dat, op raadselachtige wijze, in haarzelf haar eigen oplossing
bezat.”

In dit duel wordt alles beheerst door de overgang van de etiek naar de
estetiek, van de naieve passie naar de gereflekteerde passie:

“Ik zou haar aanwezige passie een naieve passie willen noemen.
Maar als ik zal beginnen mij voorgoed terug te trekken, zal zij alles in het
werk stellen om mij werkelijk te bekoren. Als middel zal alleen de erotiek
voor haar overblijven, maar dit toont zich op geheel andere wijze. Het zal
een wapen zijn waarmee zij mij zal bedreigen. En ziedaar mijn gereflek-
teerde passie. Zij zal terwille van haarzelf strijden omdat ze weet dat ik de
erotiek bezit; zij zal terwille van haarzelf strijden om mij te overwinnen.
Zij zal zelfs een superieure vorm van erotiek nodig hebben. Wat ik haar
door mijn prikkels heb leren vermoeden, zal mijn koelheid haar dan laten
begrijpen, maar op een manier dat zij zal denken dat ze het zelf heeft
ontdekt. Ze zal mij onverwachts willen overvallen, ze zal geloven mij in
moed te overtreffen en mij daardoor te hebben gevangen. Haar passie zal
dan vastberaden worden, energiek, overtuigend, dialekties; haar totale
kussen, haar omhelzing zonder enig hiaat.” (p. 176-177)

De etiek, dat is de domheid (ook die van het verlangen), dat is de
natuurlijkheid waarvan de naieve gratie van het jonge meisje en haar spontane
elan deel uitmaakt. De estetieck, dat is het spel van de tekens, dat is het
kunstmatige - dat is de verleiding. Voor de verleider van Kierkegaard, evenals
voor Schiller, Hélderlin, en zelfs Marcuse, is de overgang naar de estetiek de
hoogste beweging die zich aan het menselijk geslacht kan voordoen. Maar de
estetiek van de verleider is heel iets anders: ze is niet goddelijk en transcendent,
maar ironies en duivels — haar gedaante is niet die van het ideaal, maar die van
de grap - ze is niet de overschrijding van de etiek, maar een omkering, buiging,
verleiding, transfiguratie, zeker, maar via de spiegel van de teleurstelling. De
spiegelstrategie van de verleider is echter ook geen perverse beweging, ze
maakt deel uit van deze estetiek van de ironie die de vulgaire erotiek van het
lichaam in hartstocht en trait d’esprit probeert te veranderen: " -

93



“Ze durft me niet aan te spreken met “mijn”’ (Johannes). Vandaag
verzocht ik haar er zelf om, zo insinuerend en eroties vurig als maar
mogelijk. Ze weifelde, maar een ironiese blik, korter en sneller dan het
woord, was voldoende om het haar te beletten, ondanks dat mijn lippen
haar er met heel hun kracht toe aanspoorden. Zo’n situatie is iets heel
normaals.” (p. 197)

“Eroties is ze met elk wapen uitgerust voor de strijd; ze gebruikt de
pijlen van de ogen, het fronsen van de wenkbrauwen, het voorhoofd vol
geheimen, de welsprekendheid van de keel, de fatale verleiding van de
boezem, de smeekbedes van de lippen, de glimlach van haar wangen, de
zachte ademhaling van heel haar wezen. Er is in haar de kracht, de
energie van een Walkiire, maar deze overvloed van erotiese kracht
tempert zich weer in een bepaalde zachte loomheid die over haar is
heengevallen. - Ze mag niet al te lang op zulke hoogtepunten worden
gehouden...” (p. 198)

De ironie voorkomt altijd een dodelijke uitstorting, die anticipeert op het
einde van het spel en met de ongehoorde mogelijkheden van iedere speier, die
alleen de verleiding kan ontvouwen, korte metten maakt ten koste van een
suspens, van een ironiese knipoog, van de teleurstelling die het estetiese veld
openlaat.

Soms heeft de verleider zwakheden. Zo overkomt het hem dat hij in een
vlaag van emotie zich in een lange lofrede op de oneindig deelbare vrouwelijke
schoonheid stort, gedetailleerd in haar nietige erotiese nuances (p. 204, 205,
206), vervolgens verzameld in een enkele figuur, in de warme verbeelding van
een totaal verlangen - het is het visioen van God - maar onmiddellijk
opgenomen en omgekeerd in de verbeelding van de Duivel, de koude verbeel-
ding van de verschijning: de vrouw is de droom van de man - God heeft haar
trouwens uit de man getrokken tijdens zijn slaap. Zij heeft dus alle trekken van
de droom, en de dagelijkse resten van het reéle, zou men kunnen zeggen,
vermengen zich als in de droom.

“Zij ontwaakt alleen door kontakt van de liefde, daarvoor is ze
droom. Maar in dit droombestaan kan men twee fasen onderscheiden:
eerst droomt de liefde van haar, daarna droomt zij van de liefde.” (p. 207)

Wanneer zij zich volledig heeft gegeven is het afgelopen, ze is dood, ze
heeft deze gratie van de verschijning verloren, ze is sekse geworden, ze is vrouw
geworden. In een enkel en laatste moment, “‘wanneer zij er in haar bruidskle-
ding staat, en heel deze pracht toch voor haar schoonheid verbleekt en zij zelf
op haar beurt bleek wordt...”” (p. 216), heeft zij opnieuw de pracht van de
verschijning - weldra zal het te laat zijn.

Dit is de metafysiese verdeling van de verleider: de schoonheid, de zin, de
substantie, God boven alles, zijn eties jaloers op zichzelf. De meeste dingen zijn
eties jaloers op zichzelf, zij bewaken hun geheim, zij waken voor hun zin. De
verleiding, die zich aan de zijde van de verschijning en van de Duivel schaart, is
esteties jaloers op zichzelf.

De vraag die Johannes zich stelt, na de verwikkelingen van de uiteinde-

94




lijke verlatenheid (Cordelia geeft zich eraan over, en onmiddellijk wordt ze
verlaten), is: “Ben ik met Cordelia voortdurend trouw geweest aan mijn pakt
met de estetiek? Heb ik altijd het idee aan mijn zijde gehad? Heb ik altijd
gewaarborgd wat interessant is? (p. 218). Want zo maar te verleiden is slechts
interessant bij de eerste kracht — het gaat hier om wat interessant is bij de
tweede kracht. Dit vermogen is het geheim van de estetick. Alleen het
interessante van het interessante heeft de estetiese kracht van de verleiding.

Het werk van de verleider bestaat in zekere zin eruit de natuurlijk charmes
van het jonge meisje toe te laten treden tot de pure verschijning, haar in de pure
verschijning te laten schitteren, dat wil zeggen in de sfeer van de verleiding, en
haar daar te vernietigen. Want de meeste dingen hebben, helaas, een zin en een
diepte, alleen enkele bereiken de verschijning en deze zijn absoluut verleidelijk.
De verleiding ligt in de transfiguratie van de dingen naar de pure verschijning.

In de duizeling van de verschijningen volbrengt de verleiding zich zo als
myte, juist voordat het zich in het reéle voltooit. ““Alles is beeld, en ik ben mijn
eigen myte, want haast ik me niet als een myte naar deze ontmoeting?... Toe,
snel, op leven en dood, de paarden zullen bezwijken, maar pas een sekonde
voor de aankomst.” (p. 228-229)

Een enkele nacht - alles is afgelopen: “Ik wens haar nooit meer te zien.”
Ze heeft alles gegeven, ze is verloren, zoals de ontelbare maagdelijke heldinnen
van de griekse mytologie, die door een tweede lot waar ze een vegetatieve en
treurige gratie hervinden, in bloemen veranderd waren, echo van de verlei-
dende gratie van het eerste lot. Maar, voegt de verleider van Kierkegaard er
met wreedheid aan toe, “‘we bevinden ons niet meer in die tijd waar het verdriet
van een jong verlaten meisje haar in een heliotroop veranderde.” (p. 229-230)
En, op nog wredere en onverwachtere wijze: ““Als ik een god was, deed ik wat
Neptunus met een nimf deed, ik zou haar in een man veranderen.” Dit
betekent dat de vrouw niet bestaat. Alleen het jonge meisje bestaat door het
sublieme van haar staat, en de man door zijn kracht om haar te vernietigen.

Maar de mytiese passie van de verleiding blijft ironies. Ze krijgt een laatste
melancholiese bekroning in de uiteindelijke enscenering van het huis dat het
dekor van de verlaten liefde is. Moment van suspens waar de verleider alle
verstrooide pijlen van zijn strategie verzamelt en ze voor de laatste keer bekijkt
alsof hij zou gaan sterven. Wat een triomfantelijk dekor zou moeten zijn is nu
alleen nog maar het melancholiese oord van een overleden verhaal. Alles iser
gerekonstrueerd met het doel om met een enkele beweging de gedachten van
Cordelia te vangen op het laatste moment waarin haar lot omslaat; de kamer
waar zij elkaar ontmoetten, met dezelfde sofa, dezelfde lamp, dezelfde thee-
tafel, zodat dit alles bijna op vroeger zou kunnen “lijken” en zodat dit alles het
hier inderdaad is, in een definitieve gelijkenis. Op de geopende piano, op de
muziekstandaard, hetzelfde korte zweedse lied - Cordelia zal door de achter-
deur binnenkomen, alles is voorzien, ze zal de samenvatting van alle samen
beleefde scenes onthullen. De illusie is perfekt. In feite is het spel afgelopen,
maar in een ironies hoogtepunt verzamelt de verleider alle draadjes waarmee
hij vanaf het begin het komplot geweven heeft in een vuur van kunstmatighe-
den, in een vuurwerk dat ook de parodie en de lijkrede van de gekroonde liefde
is.

Cordelia zal niet meer verschijnen, behalve in de enkele wanhopige

95



brieven die het verhaal openen, en deze wanhoop zelf is eigenaardig. Ze is niet
echt bedrogen, noch van haar verlangen onteigend, maar spiritueel afgewend
door een spel waarvan zij de regels niet heeft gekend. Bespeeld door hekserij -
de indruk zonder het te weten inzet geweest te zijn van een zeer intieme
samenzwering, van een nog vernietigender komplot, van een geestelijke
de indruk zonder het te weten inzet geweest te zijn van een zeer intieme
samenzwering, van een nog vernietigender komplot, van een geestelijke
ontvoering: inderdaad heeft haar eigen verleiding haar bestolen en zich tegen
haar gekeerd. Lot zonder naam, waarvan de verdoving die eruit resulteert
verschilt van een eenvoudige wanhoop.

“Deze slachtoffers waren van een zeer bijzonder soort... Geen
enkele zichtbare verandering had zich bij hun voltrokken; hun leven leek
op dat wat men elke dag ziet, en toch waren ze veranderd, wat voor hun
zelf bijna onverklaarbaar leek... Hun leven was niet vernield noch
gebroken zoals dat van de andere (slachtoffers), het lag binnen henzelf
opgevouwen. Verloren voor de anderen probeerden zij tevergeefs zich
terug te vinden.” (p. 16)

96




DE ANGST VERLEID TE ZIJN

Als de verleiding een passie of een lot is, dan voert vaker de omgekeerde
passie de boventoon: die van niet verleid te zijn. We strijden om ons te
versterken in onze waarheid, we strijden tegen datgene wat ons verleiden wil.
We weigeren te verleiden uit angst verleid te zijn.

Alle middelen om eraan te ontsnappen voldoen. Ze lopen uiteen van het
onophoudelijke verleiden om niet door de ander verleid te worden, tot en met
het veinzen verleid te zijn om aan elke verleiding een eind te maken.

De hysterie kombineert de passie van de verleiding en die van de
simulatie. Ze beschermt zich tegen de verleiding door het aanbod van gestrikte
tekens, want op het moment dat zij zich op een verbitterde manier laten lezen is
elke mogelijkheid om erin te geloven aan ons ontnomen. De skrupules, het
overdreven berouw, de patetiese avances, de onophoudelijke sollicitatie, deze
draaiende manier om de gebeurtenissen op te lossen en zich ontastbaar te
maken, deze aan de anderen opgelegde duizeling en deze teleurstelling, dit is
allemaal seduktieve afrading, en de duistere opzet ervan is niet zozeer te
verleiden, maar meer zich nooit te laten verleiden.

De hysterika is zonder intimiteit, zonder geheim, zonder affekt, geheel
gewijd aan de vitwendige chantage, aan de kortstondige, maar totale geloof-
waardigheid van haar “symptomen”, aan de absolute eis van het laten geloven
(zoals de mytomaan met zijn verhalen) en aan de gelijktijdige teleurstelling van
elk geloof - en dit zonder zelfs een beroep te doen op een gedeelde illusie.
Absolute vraag, maar totale ongevoeligheid voor het antwoord. Vraag die in
de effekten van tekens en enscenering vervluchtigd is. De verleiding spot ook
met de waarheid van de tekens, maar ze maakt er een omkeerbare verschijning
van, terwijl de hysterie ermee speelt zonder verdeling. Het lijkt alsof zij het hele
verloop van de verleiding toeéigent, alsof zij zelf voor haar overbieding zorgt
en aan de ander slechts het ultimatum van zijn hysteriese bekering overlaat,
zonder een mogelijke omkering. De hysterika slaagt erin om van haar eigen
lichaam een obstakel voor de verleiding te maken: verleiding die door haar
eigen lichaam is versteend, die door haar eigen symptomen is gefascineerd.
Slechts met het doel de ander op zijn beurt te verstenen, in een aanhankelijk-

97



heid die je op een dwaalspoor zet en slechts de pateticse psychodrama ervan is
- als de verleiding een uitdaging is, is de hysterie een chantage.

Het merendeel van de tekens en de boodschappen prikkelen ons tegen-
woordig op deze hysteriese manier, op de manier van het doen-spreken, het
doen-geloven, het doen-genieten door afrading, op de manier van de chantage
tot een blinde psychodramatiese transaktie met van zin ontdane tekens, die
zich juist vermenigvuldigen, zich juist hypertrofiéren omdat ze geen geheim en
geen geloof meer bezitten. Tekens zonder geloof, zonder affekt, zonder
geschiedenis, tekens die schrikken bij het idee te betekenen - net zoals de
hysterika verschrikt is bij het idee verleid te zijn.

In werkelijkheid wordt de hysterika afgeschrikt door de afwezigheid die
we in het hart van onszelf dragen. Ze moet zich door haar onophoudelijk spel
van deze afwezigheid ontdoen, in dit geheim zou men haar kunnen liefhebben,
zou ze zichzelf lief kunnen hebben. Spiegel achter dit spel, dichtbij de
zeifmoord, maar die van de zelfmoord, zoals van alle dingen, een verloop van
teatrale en geblokkeerde verleiding maakt — de hysterika blijft onsterfelijk in
haar spektakulaire afpersing.

Zelfde verloop, maar van omgekeerde hysterie, in de anorexie, de frigidi-
teit of de impotentie: van zijn lichaam een omgedraaide spiegel maken, er elk
teken van verleiding uitwissen, het onttoveren of deseksualiseren, nog altijd
betekent dit een beroep te doen op de chantage en het ultimatum: “U verleidt
me niet, ik daag u uit me te verleiden.” Zelfs hier schemert de verleiding in haar
ontkenning door, want de uitdaging is een van de fundamentele modaliteiten.
De uitdaging moet plaats vrij laten voor een antwoord, men moet ervoor
zorgen (zonder het te willen) zich te laten verleiden, terwijl hier het spel
gesloten is. En dat is het des te meer door het lichaam, door de enscenering van
de weigering van verleiding - terwijl de hysterika zich aan het spel onttrekt
door de enscenering van de vraag van de verleiding. In elk geval betekent het
een weigering te verleiden en verleid te zijn.

Het probleem is dus nooit dat van de onmacht ten opzichte van de seks of
de voeding, met zijn gevolg van psychoanalytiese redenen en onredenen, maar
van de onmacht ten opzichte van de verleiding. Gevoelloosheid, neuroses, angst,
frustatie, alles wat de psychoanalyse tegenkomt kan zonder twijfel afgeleid
worden van het niet kunnen beminnen of het niet bemind zijn, het niet kunnen
genieten of genot kunnen geven, maar de radikale onttovering is afkomstig
van de verleiding en haar mislukking. Ziek zijn slechts diegenen die werkelijk
buiten de verleiding staan, zelfs wanneer ze nog volkomen in staat zijn lief te
hebben en te genieten. En de psychoanalyse, die de ziektes van het verlangen en
de seks denkt te behandelen, behandelt in werkelijkheid de ziektes van de
verleiding (waaraan zij zelf veel heeft bijgedragen om ze buiten de verleiding te
plaatsen en ze in het dilemma van de seks in te sluiten). Het ernstigste tekort
ligt altijd aan de zijde van de charme, niet aan die van het genot, aan de zijde
van de betovering, niet aan die van de seksuele of levensbevrediging, aan de
zijde van de regel (van het spel) en niet aan die van de (simboliese) Wet. De
enige kastratie is de deprivatie van verleiding.

Deze strandt gelukkig keer op keer, de verleiding herrijst als de phoenix
uit zijn as en het subjekt kan niet verhinderen dat dit, bij de impotentie en de
anorexie bijvoorbeeld, weer een laatste en vertwijfelde verleidingspoging
wordt, dat de ontkenning weer een uitdaging wordt. Misschien drukt de
verleiding juist in deze uiterste aspekten van seksuele zelf-ontkenning zich in

98




haar puurste vorm uit, daar het immers weer gaat om aan de ander te zeggen:
“Bewijs me dat het niet hierom gaat.”

Andere passies verzetten zich tegen de verleiding, die gelukkig meestal in
het uiterste van hun onderneming stranden: de verzameling bijvoorbeeld, het
verzamel-fetisjisme. Hun antagonistiese affiniteit met de verleiding is mis-
schien slechts zo groot omdat het ook daar om een spel, met zijn regel, gaat,
waarvan de intensiteit zich door elke andere laat vervangen: passie van een
abstraktie zoals deze elke morele wet uitdaagt, om slechts het absolute
ceremoniéel van een gesloten universum, waarin het subjekt zichzelf opsluit, te
behouden.

De verzamelaar is een jaloers iemand die de eksklusiviteit van zijn dode
objekt zoekt waarop hij zijn fetisjistiese passie koelt. Afzondering, opsluiting.
Zelf is hij altijd de eerste in zijn verzameling. En hij kan zich niet aan deze
waanzin onttrekken, daar zijn liefde voor het objekt, de verliefde strategie
waarmee hij het omgeeft vooral voortvloeit uit de haat tegen en de angst voor
de verleiding. Trouwens ook voor hem geldt: afkeer van elke verleiding die van
hem uit zou kunnen gaan.

The Collector, film en roman, illustreert dit delirium. Een man ontvoert
een jonge vrouw, hoewel hij haar nog niet heeft kunnen verleiden, noch de
moeite heeft genomen om van haar te houden (maar wil hij een verleiding, wil
hij een verliefde spontaniteit? Zeker niet, hij wil de liefde forceren, hij wil de
verleiding forceren). Hij sluit haar op in het souterrain van een landhuis, dat
van te voren al voor dit soort verblijf is ingericht. Hij installeert haar, verzorgt
haar, omringt haar met veel aandacht, maar hij kapt al haar ontsnappingspo-
gingen af, verijdelt al haar listen, hij schenkt haar geen vergeving tenzij zij zich
gewonnen en verleid geeft, tenzij zij spontaan van hem houdt. Na verloop van
tijd smeedt zich tussen hun, in de gedwongen promiskuiteit, een troebele en
onduidelijke vorm van medeplichtigheid - op een avond nodigt hij haar uit
“boven” te komen dineren, met alle voorzorgsmaatregelen van dien. En
wonder boven wonder probeert ze hem te verleiden en biedt zich aan.
Misschien houdt ze op dat moment echt van hem, misschien wil ze hem slechts
ontwapenen. Beide zonder twijfel. In ieder geval roept deze beweging bij hem
een paniese angst op, hij slaat haar, bedreigt haar en sluit haar op in de kelder.
Hij respekteert haar niet meer, hij kleedt haar uit en pakt pornografiese
plaatjes die hij in een album verzamelt (hij verzamelt bovendien ook vlinders,
waarvan hij haar met trots zijn kollektie heeft laten zien). Ze wordt ziek, raakt
vervolgens in een soort coma, hij houdt zich niet meer met haar bezig, ze sterft
en hij begraaft haar op de binnenplaats. En de laatste beelden tonen hem op
zoek naar een andere vrouw om op te sluiten en tot elke prijs te verleiden.

De eis bemind te worden, de onmacht verleid te zijn. Zelfs wanneer de
vrouw op het laatst verleid is (genoeg om hem te verleiden), kan hij zijn
overwinning niet accepteren: hij geeft er de voorkeur aan het als een seksuele
hekserij op te vatten en haar te straffen. Er is geen sprake van impotentie (er is
nooit sprake van impotentie), hij verkiest de jaloerse charme van de verzame-
ling van dode objekten - het dode seksuele objekt is even mooi als een vlinder
met fluoriserende vleugels — boven de verleiding van een levend wezen dat hem
aan zou sporen zelf ook lief te hebben. Liever de monotone fascinatie van de
verzameling, die van het dode verschil - liever de obsessie van het zelfde dan de

99



verleiding van de ander. Daarcom voelt men vanaf het begin dat ze zal sterven,
niet omdat hij een gevaarlijke gek is, maar omdat hij een logies wezen is, met
een onomkeerbare logika: verleiden zonder verleid te zijn - geen omkeerbaar-
heid.

In dit geval moet één van de twee sterven en het is altijd dezelfde, omdat de
ander al dood is. De ander is onsterfelijk en onverwoestbaar, zoals elke
perversie, wat de onontkoombare herhaling aan het eind van de film aantoont
(niet zonder humor trouwens: jaloerse mensen zijn, net zoals perverse, in de
nauwkeurigheid van hun procedures, uiterst komies buiten hun afgesloten
ruimte). Hoe dan ook, hij heeft zichzelf opgesloten in een onoplosbare logika:
alle tekens van liefde die ze hem zal kunnen geven, worden andersom
geinterpreteerd. En de tederste zijn de verdachtste. Misschien zou hij zich met
gangbare tekens tevreden stellen, maar een werkelijk verliefd aanzoek kan hij
niet verdragen: in zijn logika heeft ze haar doodvonnis getekend.

Het verhaal is niet dat van een marteling: het is ontroerend. Wie heeft
gezegd dat het beste bewijs van liefde in het respekt van de ander zijn verlangen
lag? De prijs die door de schoonheid en de verleiding betaald wordt is
misschien opgesloten en gedood te worden, omdat ze te gevaarlijk zijn en
omdat men ze nooit terug kan geven wat ze u geven. Men kan ze dan slechts de
dood schenken. Het jonge meisje herkent dit in zekere zin, omdat ze zich aan
deze hogere verleiding geeft, die haar in de metafoor van de opsluiting
aangeboden wordt. Ze kan alleen nog maar antwoorden door een seksueel
aanbod, dat inderdaad triviaal lijkt tegenover de uitdaging van haar schoon-
heid. Nooit heeft het seksuele plezier de eis van de verleiding opgeheven.
Vroeger was iedere sterveling verplicht zijn levende lichaam af te kopen door
het offer, tegenwoordig is elke verleidende vorm en misschien zelfs elke
levende vorm nog steeds verplicht genade te vinden in de dood. Dit is de
simboliese wet - die trouwens geen wet, maar een onontkoombare regel is, dat
wil zeggen dat wij zonder grondslag eraan vast zitten, als door een arbitraire
vanzelfsprekendheid, en zeker niet volgens een of andere principe dat ons te
boven gaat.

Moet men konkluderen dat elke verleidingspoging eindigt met de moord
op het objekt, of is dit, wat bijna op hetzelfde neerkomt, slechts een poging om
de ander gek te maken? Is de charme die men op een ander kan uitoefenen
altijd noodlottig? Kan hij u slechts een wrekend antwoord op uw charme
terugzenden? Is het spel dat zich daar afspeelt een doodsspel, staat het hoe dan
ook dichter bij de dood dan de klare uitwisseling van seksueel plezier?
Verleiden impliceert dat men betaalt voor het feit verleid te zijn, dat wil zeggen
van zichzelf te worden losgerukt en de inzet van een hekserij te worden: hier
gehoorzaamt alles aan de simboliese regel van de onmiddellijke verdeling, die
eveneens de sakrificiéle betrekking van de mensen tot de goden in de kulturen
van de wreedheid vaststelt, dat wil zeggen kulturen van een erkenning en van
een verdeling zonder grenzen van het geweld. Welnu, de verleiding maakt deel
uit van een kultuur van de wreedheid, ze is er de enige ceremoniéle vorm die
ons rest, ze is in ieder geval datgene wat onze dood bepaalt onder niet een
toevallige en organiese, maar een noodzakelijke en rigoreuze vorm, ze is de
onontkoombare konsekwentie van een regel van het spel: de dood blijft de
inzet van elk simbolies pakt, zij het dat van de uitdaging, van het geheim, van
de verleiding of van de perversie.

100




Verleiding en perversie onderhouden subtiele betrekkingen. Is de verlei-
ding niet al een vorm van verdraaiing van de orde van de wereld? Toch is de
perversie, onder alle passies, onder alle bewegingen van de ziel, misschien
datgene wat zich het meest tegen de verleiding verzet.

Beide zijn wreed en onverschillig tegenover de. seks.

De verleiding is iets dat zich meester maakt van alle genoegens, van alle
affekties en representaties, dat zich van de droom meester maakt om deze om
te keren in iets anders dan zijn eerste afwikkeling, in een scherper en subtieler
spel, waarvan de inzet doel noch oorsprong, noch die van een drift, noch die
van een verlangen, meer kent.

Zou er een natuurlijke wet van de seks, een lustprincipe bestaan, dan
bestaat de verleiding eruit om het principe te verloochenen en te vervangen
door een regel van het spel, een arbitraire regel, en in deze zin is ze pervers. De
immoraliteit van de perversie, net zoals die van de verleiding, vloeit niet voort
uit een overgave aan de seksuele genoegens tegen elke moraal in, ze vloeit
voort uit een ernstiger en subtieler verlaten van de seks zelf als referentie en als
moraal, met inbegrip van zijn genoegens.

Spelen, niet genieten. De pervers is onverschillig ten opzichte van de seks.
Hij herleidt de seksualiteit en de seks tot een rituele vektor, tot een rituele en
ceremoniéle abstraktie, tot een inzet die naar tekens hunkert in plaats van een
uitwisseling van verlangen. Hij laat de intensiteit ervan naar het nivo van de
tekens en hun afwikkeling verschuiven, zoals Artaud deze naar het nivo van de
teatrale afwikkeling verschoof (woeste inval van de tekens in de realiteit), deze
intensiteit is ook een ceremonigel geweld, en is totaal geen drift - alleen de rite
is gewelddadig, alleen de regel van het spel is gewelddadig, omdat deze een eind
maakt aan het systeem van het reéle: dit is de werkelijke wreedheid, welke niets
met het bloed te maken heeft. En de perversie in deze zin is wreed.

De kracht van de fascinatie bij de perverse orde is afkomstig van een
rituele kultus die op de regel gebaseerd is. Pervers is niet dat wat de wet
overschrijdt, maar wat aan de wet ontsnapt om zich aan de regel te wijden, wat
niet alleen aan de reproduktieve eindigheid ontsnapt, maar aan de seksuele
orde zelf en zijn simboliese wet, om zich opnieuw in een rituele, geregelde,
ceremoniéle vorm in te voegen.

Het perverse kontrakt is juist geen kontrakt, geen onderhandeling tussen
twee vrije jongens, maar een pakt dat de verplichting van de regel beoogt, en
dat een duele relatie instelt (zoals de uitdaging), dat wil zeggen dat het derden
uitsluit (in tegenstelling tot het kontrakt) en onoplosbaar is in individuele
termen. Dit pakt en deze duele relatie, dit netwerk van verplichtingen die de
wet niet kennen, maken de perversie aan de ene kant onkwetsbaar voor de
buitenwereld, aan de andere kant onanalyseerbaar in termen van een indivi-
duele onbewuste, en dus ontoegankelijk voor de psychoanalyse. Want de orde
van de regel valt niet onder de jurisdiktie van de psychoanalyse, welke tot de
orde van de wet behoort. De perversie maakt deel uit van dit andere univer-
sum.

De duele relatie heft de wet van de ruil op. De perverse regel heft de
natuurlijke wet van de seks op. Hij is, evenals die van het spel, arbitrair, zijn
inhoud is van weinig belang, het gaat hier juist om het opleggen van een regel,
van een teken of een tekensysteem dat het seksuele abstraheert (dit kan het
numeraire van Klossowski zijn, dat tot rituele vektor van de perversie gewor-
den is en totaal van de natuurlijke wet van de ruil is afgekeerd).

101



Vandaar de affiniteit tussen de kloosters, de geheime gemeenschappen, de
kastelen van de Sade en het perverse universum. De geloften, de riten, de
ontelbare sadiese protokollen. Het is de kultus van de regel die hun samen-
voegt - het is de regel, niet de regelloosheid, die gedeeld wordt. En, binnen deze
regel kan de pervers heel goed de sociale en sentimentele verstuikingen en
verwringingen toestaan, want dit raakt slechts de wet (zoals bij Goblot de
burgelijke klasse: men kan zich alles veroorloven, mits de regel van de klasse,
het systeem van arbitraire tekens dat haar als kaste definiéert, behouden blijft).
Alle overtredingen zijn mogelijk, maar het verzaken van de Regel niet.

Zo worden verleiding en perversie in hun gemeenschappelijke uitdaging
aan de natuurlijke orde tot elkaar aangetrokken. Niettemin verzetten ze zich
vaak gewelddadig tegen elkaar, zoals in het verhaal van de Collector, waar men
de jaloerse en perverse passie ziet triomferen over de verleiding. Of ook in het
verhaal van de Danseres dat door Leo Scheer vermeld is (la Danseuse,
Traverses 9): een SSer van een konsentratiekamp dwingt een jong joods meisje
voor hem te dansen voordat ze zal sterven. Ze doet het en terwijl ze danst en de
SSer boeit, nadert ze hem, rolt zijn wapen en doodt hem. Van de twee
aanwezige universums, die van de SSer, model van een perverse en beangsti-
gende kracht, die van de fascinatie (welke toevalt aan de soevereiniteit van
diegene die uw dood gevangen houdt) en die van het jonge meisje, verleidings-
model door de dans, triomfeert de laatste: de verleiding valt de orde van de
fascinatie binnen en keert deze om (het grootste deel van de tijd krijgt ze zelfs
geen kans om er binnen te komen). Het is hier duidelijk dat de twee logika’s
elkaar uitsluiten en dodelijk voor elkaar zijn.

Maar bestaat er niet eerder een syklus van kontinue omkering tussen de
twee? De verzamelwoede oefent uiteindelijk toch een soort verleiding op het
jonge meisje uit (of is het slechts fascinatie? Maar opnieuw, waar ligt het
verschil?), een soort duizeling die afkomstig is van datgene wat wanhopig een
vervallen universum probeert te omschrijven, de verzamelwoede ontwerpt
tegelijkertijd een plaats van instorting, een leegte die, door veel anti-verleiding,
een nieuwe vorm van aantrekking uitoefent.

Een zekere verleiding is pervers: de hysterika, want deze gebruikt de
verleiding om zich ertegen te verdedigen. Maar een zekere perversie is verleide-
lijk, want deze gebruikt de omweg van de perversie om te verleiden.

Bij de hysterie wordt de verleiding obsceen. Maar in zekere vormen van
pornografie wordt de obsceniteit weer verleidelijk. Het geweld kan verleiden.
De verkrachting ook? Het schandelijke en het lage kunnen verleiden. Waar
stopt de omweg van de perversie? Waar wordt de syklus van de reversie
volbracht en waar moet men deze een halt toe roepen?

Toch blijft er een diepgaand verschil over: de pervers wantrouwt de
verleiding radikaal en probeert haar te kodificeren. Hij probeert er de regels te
fixeren, ze in een tekst te formaliseren, ze in een pakt te formuleren. Zodoende
breekt hij de fundamentele regel, die van het geheim. In plaats van het soepele
ceremoniéel, het soepele duel van de verleiding te gehoorzamen, wil de pervers
een gefixeerd ceremoniéel, een gefixeerd duel instellen. Door van de regel iets
heiligs en obsceens te maken, door haar als einde, dat wil zeggen als wet te
onderschrijven, beschrijft hij een absoluut verbod: zoals het teater van het
lichaam bij de hysterie, geeft hier het teater van de regel de toon aan. Meer in
het algemeen hebben alle perverse vormen van de verleiding dat gemeen dat ze
het geheim en de fundamentele regel, die nooit uitgesproken mag worden,

102




verraden.

In deze zin is de verleider zelf pervers. Want ook hij brengt de verleiding
van haar geheime regel af en verlegt haar naar een beraamde onderneming. Hij
is voor de verleiding wat de valsspeler voor het spel is. Als de finaliteit van het
spel het winnen is, dan is de valsspeler de enige ware speler. Als de verleiding
een doel zou hebben, dan zou de verleider er de ideale figuur zijn. Maar juist
noch het spel noch de verleiding kennen zoiets, en het is zo goed als zeker dat
de haat tegen het spel en de weigering van de verleiding die aan het spel eigen is,
de praktijk van de verleider bepalen en hem op de cyniese strategie om tot elke
prijs te winnen laten terugvallen, zoals het zo goed als zeker is dat de angst voor
de verleiding, de angst verleid te zijn en een avontuurlijke uitdaging aan zijn
eigen waarheid te stellen, het gedrag van de verleider bepalen, dit brengt hem
tot de seksuele verovering en weldra tot de ontelbare veroveringen waar hij zijn
strategie kan fetisjeren.

Altijd begeeft de pervers zich in een maniakaal universum van de
heerschappij van de wet. Heerschappij van de gefetisjeerde regel, absolute
rituele omschrijving: dat speelt niet meer. Dat beweegt niet meer. Dat is dood
en kan alleen maar zijn eigen dood op het spel zetten. Het fetisjisme is de
verleiding van de dood, met inbegrip van de regel van de perversie.

De perversie is een bevroren uitdaging, de verleiding een levende uitda-
ging. De verleiding is levend en kortstondig, de perversie monotoon en
eindeloos. De perversie is teatraal en medeplichtig, de verleiding geheim en
omkeerbaar.

De systemen die door hun systematiek bespookt worden zijn fascinerend:
zij geleiden de dood als energie van fascinatie. Zo probeert de verzamelwoede
de verleiding te omsingelen en haar te veranderen in een energie van de dood.
Hun machteloosheid wordt dan weer verleidelijk. De terreur verslagen door de
ironie. De verleiding bespiedt de systemen op hun punt van traagheid, waar ze
stoppen, waar geen gene zijde, noch een mogelijke representatie meer is — punt
waar geen terugkeer mogelijk is, waar de banen vertragen en waar het objekt
door zijn eigen weerstand en zijn eigen traagheid geabsorbeerd wordt. Wat
gebeurt er rondom dit punt van traagheid? Het objekt wordt er verdraaid,
zoals de zon door de differentiéle lagen aan de horizon gerefrakteerd wordt -
verpletterd door zijn eigen massa gehoorzaamt het niet meer aan zijn eigen
wetten. Van zulke ontwikkelingen van traagheid weten wij niets af, behalve
van dat wat ze aan de rand van dit zwarte gat bespiedt: het punt waar geen
terugkeer mogelijk is wordt weer dat van een totale omkeerbaarheid, dat van
een katastrofe waar de boog van de dood zich ontwart in een nieuw effekt van
verleiding.

(vertaald uit: De la séduction, Editions Galilée, Parijs 1979)

103



Toujours la séduction veille & détruire ’'ordre de Dieu,

fit-il devenu celui de la production ou du désir. Pour toutes
les orthodoxies elle continue d’étre le maléfice et Iartifice,
une magie noire de détournement de toutes les vérités, une
conjuration de signes, une exaltation des signes dans leur
usage maléfique. Tout discours est menacé par cette soudaine
réversibilité ou absorption dans ses propres signes sans trace
de sens. C’est pourquoi toutes les disciplines, qui ont pour
axiome la cohérence et la finalité de leur discours, ne peuvent
que l’exorciser.

C’est 1a ou séduction et feminité se confondent, se sont
toujours confondues. Toute masculinité a toujours été hantée
par cette soudanie réversibilité dans le féminin. Séduction et
féminité sont inéluctables comme le revers méme du sexe,

du sens, du pouvoir.

Aujourd’hui I’exorcisme se fait plus violent et

systématique. Nous entrons dans I’¢re des solutions finales,
celle de la révolution sexuelle par exemple, de la production
et de la gestion de toutes les jouissances, dont la femme
productrice d’elle-méme comme femme et comme sexe est

le dernier avatar. Fin de la séduction.

Ou bien triomphe de la séduction molle, féminisation et
érotisation blanche et diffuse de tous les rapports dans un
univers social énervé.

Ou bien encore rien de tout cela. Car nul ne saurait tre

plus grand que la séduction elle-méme, pas méme I’ordre

qui la détruit.

104




Gijs Wallis de Vries
VOOR HOLDERLIN

““...opdat er zon
En maan wordt gedragen in het gemoed,
onafscheidelijk.”

DE ISTER!

Kom nu, vuur!
Begerig zijn wij
De dag te aanschouwen,
En wanner de proef
Is door de knie gegaan,
Mag iemand bespeuren de kreten uit het bos.
Wij zingen echter van de Indus vandaan
Van ver gekomen en
Van de Alpheus, lang hebben
Het beschikte wij gezocht.
Niet zonder wieken mag iemand
Naar het naaste grijpen
Rechtstreeks
En komen aan de andere kant.
Hier echter willen wij bouwen
Want stromen maken ontginbaar
Het land. Wanneer namelijk kruiden groeien
En naar hem gaan
In de zomer om te drinken de dieren,
Gaan ook mensen daarheen.

Men noemt echter deze de Ister,
Mooi woont hij. Het loof van de zuilen brandt
En beweegt. Wild staan
Zij opgericht, onder elkaar; daarop
Een tweede maat, springt naar voren
Van rotsen het dak. Het verbaast
Me niet, dat hij

1. Ister, Istros: Donau in het Grieks.

105



Herkules heeft uitgenodigd,
Van verre schitterend, onder aan de Olympus,
Toen hij om schaduw te zoeken

Van de hete Isthmus kwam,

Want vol moed waren

Daar zij, nodig is echter, wegens de geesten,
Verkoeling ook. Daarom trok die liever

Naar de waterbronnen hierheen en gele oevers,
Hoog geurend boven, en zwart

Van het naaldwoud, waar in de diepten

Een jager graag wandelt

’s Middags, en groei hoorbaar is

Aan harsige bomen van de Ister,

Die schijnt echter bijna
Terugwaarts te gaan en
Ik meen, hij moest komen
Van het Oosten.
Veel zou zijn
Te zeggen daarvan. En waarom hangt hij
Aan de bergen loodrecht? De andere
De Rijn, is zijwaarts ,
Weggegaan. Vergeefs niet gaan
Naar de droogte de stromen. Maar hoe? Een teken behoeft het,
Niets anders, eenvoudigweg, opdat er zon
En maan wordt gedragen in het gemoed, onafscheidelijk,
En voortgaat, dag en nacht ook, en
De hemelingen warm zich voelen aan elkaar.
Daarom zijn diegenen ook
De vreugde van de hoogste. Want hoe zou hij komen
Naar beneden? En zoals Hertha groen,
Zijn zij de kinderen van de hemel. Maar al te geduldig
Schijnt die mij, niet
Vrijer, en bijna te bespotten. Namelijk wanneer

Aankomen moet de dag
In de jeugd, waar hij moet groeien
Aanvangt, er drijft een ander daar
Hoog reeds de pracht, en gelijk veulens,
Op de toom knarsetandt hij, en rondom horen
Het drijven de luchten,
Is hij tevreden,;
Er behoeft echter slagen de rots
En voren de aarde,
Ongastvrij zou het zijn, zonder poos;
Wat echter diegene doet, de stroom,
Weet niemand.

Allen noemen de rivier, de dichter wijdt deze naam een lied. Zo ontvangt

106



wat genoemd werd stem, maar wat een vreemde volgorde van woorden, een
manier die leidt tot stokken en stilstaan. Maar bij welluidendheid. En des te
sneller schiet opeens voorbij, het vers, de keer; zo gaan deze wendingen. Zo
woont en bouwt deze rivier in dat aandenken dat niet wegdroomt maar
dichtend de grens van de namen, die als geuren verwaaien, benadert. Ik span
me zo in te luisteren naar het Duits, weet hoezeer Holderlin een Duits schreef
dat Grieks wilde lezen en pas als buit van een tocht in den vreemde Duits weer
wilde zingen. Mocht ik meer mijn eigen gang gaan dan nog kwam ik terecht
tussen beide talen. Of vond bij de woorden van de eigen taal tussenposen (alsof
daarin iets algemeens, een aan allebei gemene noemer schuilde). Zo is er het
stagneren van een vers, een vijver, bijvoorbeeld: “Veel zou zijn”. Maar de
stroom is een val over de versdrempel. De drempel, het punt, is ondergeschikt
aan de lijn, de voortgang. Of er is het vlieten van een vers, bijvoorbeeld: “De
vreugde van de hoogste. Want hoe zou hij komen”. De lijn onderschikt het
punt, in de stroom is even een terugkolken. In beide voorbeelden gaat het om
de golfbeweging waarin we, vooraleer onder en boven te onderscheiden, een
wijdte en engte, een filigraan vlak (geen weefsel), lengte en breedte bevaren.

“Mooi woont hij. Het loof van de zuilen brandt”

Luisteren naar Holderlin, zijn gedichten vertalen, spreken, niet verspre-
ken - het is wel of ik een onbewoond, verlaten huis vind en het heerlijk in bezit
neem, bekoord door de afwezigheid van de mens die deze wanden ontvingen,
dit dak verborg, dit hele beeld hoedde, deze schoorsteen een bloeiende pluim
tot levensteken was, dit venster tot drift en breking van een filosofisch licht, en
de architektoniek van de wolken, de sterrenbaan was op dit vlak uitgespannen,
de maat van een heelal in dit fragment, en in dit diafragma de tijdperken
geopend die metterwoon vergrendeld werden, en ondergingen in een kante-
lend ruim. Mooi woont hij. Holderlins aanwezigheid juist als aankomst in
wenkende schoonheid waar de kennis van waarheid en goed en kwaad moet
aanvangen en nog op terugkeert. Want weten we wat schoonheid is? Allen
weten het en niemand. Het is terugwijkende nabijheid, verglijdend verblijf,
verpozing in het vergaan. Het afzien van de tover en aura van de verte is een
verraad aan de esthetiek, betaald met de schoonheid alom in het verval, in de
aankomende afkomst van het aanwezig worden. Maar dit verraad is een
wending tot echter schoonheid. De nabijheid is er in herfsttooi, de verte in
winterkleed. En weer is een jaar voorbij en verlaten het huis. Hemel en aarde
een ijle en kale streek. Leven is dood en dood is ook leven.

“Want stromen maken ontginbaar”

Een rivierhymne van Hoélderlin vertalen - nauwelijks bekomen van de
schrik voor eigen taal, bedacht dat Holderlin in zijn taal steeds luisterde naar
Homerus, Pindarus, Sophokles, en zo in staat was opnieuw Duits te zingen, te
stotteren, te neurién, bij vlagen groots, dan stroef, of dissonant, maar altijd
tussen duidingsloze innigheid en duidelijke expressie. Zo is de rivier in een
landschap dat hem het bestaan te danken heeft en dank zegt in nastarende
oevers en welvende bruggen, beelden die de rivier meegolft, niet als de bronnen
die hij vergeet meegedragen, snellend naar beloofde onbekendheid, ook in de
bedding gewiegd, wanneer trager, een wijle.

107



De punten die in diverse riviergedichten Hélderlin aandraagt zijn

® de stroom is een halfgod, door hemelse wolkbreuk verwekt bij een aarde
berg;

® de stroom ontworstelt zich, wil weg, doet de oevers beven en bij zijn loop
zinken de bergen ineen;

® de stroom is onbezorgd, onverstandig, ongeduldig;

® de stroom wil naar de oceaan, na lange dwaling weer ten hemel;

® de stroom bouwt intussen het land, wiegt zich in de reflecterende bruggen
en steden;

® de stroom brengt de gedeelde aarde, berg en dal, in één gestalte.

De laatste twee vormen het probleem van kunst en ontwerp: reflectie, zorg,

verstand en geduld. Maar dit probleem laat zich alleen dichterlijk en elegant

oplossen dankzij de voorgaande punten. Deze punten zijn gevaarlijk en gaan

alleen niet roemloos ten onder door dapperheid en blijheid, de verte lokkend,

de nabijheid bekranst. Tesamen “hulde”, gratie of, met een technisch woord,

of met natuurgeweld: ritme. Van de waanzinnig geworden dichter bericht zijn

vriend Isaak von Sinclair

‘... naar hem te luisteren is alsof men het razen van de wind hoort, want
hij bruist steeds in hymnen voort, die afbreken, alsof de wind draait, en dan
grijpt hem een soort dieper weten, waarbij je het idee dat hij waanzinnig is
helemaal verdwijnt, en dat wat hij over de verzen en over de taal zegt klinkt
alsof hij zo meteen het goddelijk geheim van de taal ontsluiert, en dan
verdwijnt hem weer alles en mat hij zich af in verwarring en meent dat het hem
nooit zal lukken zich te verduidelijken; en de taal vormt al het denken, zegt hij,
want zij is groter dan de menselijke geest, die is maar een slaaf van de taal, en
zolang is de geest in de mens nog niet volkomen als de taal hem niet tot
uitverkorene roept. De wetten van de geest echter zijn metrisch, dat laat zich
voelen in de taal, zij werpt het net uit over de geest, waarin gevangen hij het
goddelijke met uitspreken; en zolang de dichter nog de versvoet zoekt en niet
door het ritme voortgesleurd wordt, zolang heeft zijn poézie nog geen waar-
heid, want poézie is niet het onbeholpen, zinloze rijmen waaraan geen diepe
geest bekoring kan vinden, maar d4t is poézie: dat nu juist de geest alleen zich
ritmisch kan uitdrukken, dat alleen in het ritme zijn spraak ligt, terwijl het
poézieloze ook geestloos, dus onritmisch is. .. Eens zei Holderlin: alles is ritme,
het hele lot van de mens is een hemels ritme, zoals ook elk kunstwerk één enkel
ritme is, en alles wiekt voor de dichterlijke lippen van god, en waar een
menselijke geest welvoegelijk meezwaait, dat is een omstraald lot waarin genie
zich toont...”

Maar luister hoe de Rijn stroomt, bezong:

“Nu echter, binnen in het gebergte,
Diep onder de zilveren toppen
En onder vrolijk groen,
Waar de wouden huiverend op hem,
En de koppen van rotsen boven elkaar
Neerzien, de hele dag, daar
In de koudste afgrond hoorde
Ik om verlossing jammeren

108



De jongeling, er hoorden hem, hoe hij raasde,
En moeder aarde aanklaagde,

En de donderaar die hem verwekt heeft,

Die zich over hem buigen de ouders, doch.
De stervelingen vluchtten van de plek,

Want vreselijk was, toen lichtloos hij

In de ketens zich wentelde,

Het razen van de halfgod.

De stem was het van de edelste der stromen,
De vrijgeboren Rijn,
En iets anders hoopte hij, toen boven van de broers,
De Ticino en de Rhone
Hij scheidde en reizen wilde, en ongeduldig hem
Naar Azié dreef de koninklijke ziel.
Doch onverstandig is
Het wensen voor het lot.
De blindsten echter
Zijn koningszonen. Want de mens kent
Zijn huis en het dier werd waar
Het moet bouwen, doch hen is
Dat zij volkomen niet weten waarheen
In de onervaren ziel gegeven.”
(2de en 3de strofe van “De Rijn. aan Isaak von Sinclair”.)

“Van ver gekomen en”

“Wat is god? onbekend, niettemin

Vol eigenschappen is het aangezicht

Van de hemel van hem. De bliksem namelijk”
(Wat is god...)

“Wanneer uit de hemel helderder gelukzaligheid zich
Uitstort, een vreugde de mensen komt,
Dat ze zich verwonderen over veel
Zichtbaars, hogers, aangenaams

(=)

Water echter kabbelt naar beneden en zacht
Is hoorbaar daar een ruisen de hele dag;
De plekken echter in de streek
Rusten en zwijgen de hele namiddag.”
(Wanneer uit de hemel...)

Het is thans, 138 jaar na zijn dood, niet mogelijk met Holderlin een
gesprek aan te gaan. Maar eigenlijk spreekt de taal. Of liever: niet altijd
spreken wij de taal, maar spreekt de taal ons, spreekt ons de taal. Ons spreekt
de taal in verschuivingen, breuken en zwenkingen waarin de plaats van de
spreker, net als in de architektoniek van hemel en aarde de plaats van de god en

109



van de mens, leeg en stil kan blijven.

“Wanneer echter de hemelingen hebben
Gebouwd, stil is het

Op aarde, en welgevormd staan

De getroffen bergen. Getekend”
(Wanneer echter de hemelingen...)

...... doch dichterlijk woont
De mens op deze aarde..... ”
(In lieflijke blauwte...)

Wat in de taal mag worden uitgedrukt, wat in taal mag worden gewild -
een gesprek - is bijna de openheid van wat in het azuur of het nachtzwart
ontroert, ons lief,

“O jullie stemmen van het lot, jullie wegen van de reiziger!
Want aan de blauwe school,

Ver weg, aan het razen van de hemel

Klinks als het gezang van de merel

Der wolken vrolijke stemming, goed

Gestemd door het bestaan van god, het onweer.”
(Griekenland. 3de opzet)

Motieven, ik zou een heel systeem moeten opzetten van verdubbelende
schema’s en intermitterende procédé’s. Het wonen & reizen alleen al brengen
een beweeglijk verblijf in het vierkant en nemen een blijvend stromen in acht.
Holderlin zelf is in diverse essays een helder theoretikus. Men leze: “Das
Werden im Vergehen” (essayistisch fragment bij de compositie van de Empe-
dokles tragedie), “Reflexion” (over begeestering en ontnuchtering, stijgen en
dalen) en vooral ‘Ueber die Verfahrungsweise des poetischen Geistes”. Men
leze tenslotte over de wende van het transcendente naar het Duitse, om plaats
voor een tussen in te ruimen, de aantekeningen bij de vertalingen van
Oedipous Rex en Antigone. Brieven zijn ook belangrijk, onder meer die aan C.
Bohlendorff (1802). Holderlin is te voet naar Bordeaux gereisd en zo weer uit
het land van de revolutie teruggekeerd. Maar de afschaffing van koningschap
en adeldom en priesterschap waarop hij met vele modernen had gehoopt, had
hij anders, heel anders, koninklijker, nobeler en geloviger gehoopt.

(Hiervan twee getuigenissen: “Dit is de tijd der koningen niet meer.”
(Empedokles. 4de scéne uit Der Tod des Empedokles Iste opzet) “Koestert/ In
het nest dan de jongen steeds/ De adelaar? Voor de blinden zorgt hij wel,/ En
onder zijn vleugels sluimeren zoet/ De ongevederden hun schemerend leven./
Doch hebben zij het zonlicht gezien,/ En zijn de vlerken hen rijp geworden,/
Dan werpt hij uit de wieg hen, opdat/ Zij een eigen vlucht beginnen. Schaamt
U,/ Dat U nog een koning wilt; U bent/ Te oud; (...).” En uit het “Ontwerp””:
‘““Alleen wat voorwerp is van de vrijheid heet idee. Wij moeten dus ook de staat
te boven komen!”’)

110



»

“Ik heb je lang niet geschreven, ben intussen in Frankrijk geweest en heb
de droevige eenzame aarde gezien, de herders van het zuidelijke Frankrijk en
aparte schoonheden, mannen en vrouwen, die in de angst van de patriottische
twijfel en de honger zijn opgegroeid.

Het geweldige element, het vuur van de hemel, en de stilte van de mensen,
hun leven in de natuur en hun beperktheid en tevredenheid, heeft me steeds
aangegrepen en zoals men helden naspreekt kan ik wel zeggen dat Apollo me
heeft geslagen.

(..)

De natuur hier thuis grijpt me des te machtiger aan hoe meer ik haar
bestudeer. Het onweer, niet alleen in zijn hoogste verschijning, maar ook juist
in dit opzicht, als macht en gestalte, in de overige vormen van de hemel, het
licht in zijn werking, lokaal en universeel en als lotsbeeld, dat onsiets heilig s,
zijn drang is het komen en gaan, het kenmerkende van de bossen en het
bijéénkomen in een streek van verscheidene kenmerken van de natuur, dat alle
heilige plekken van de aarde tesamen zijn om een plek, en het filosifische licht
om mijn venster; dat ik behouden mag zoals ik ben gekomen, tot hier!

(...).”

“Een teken zijn wij, zonder duiding”
(Mnemosyne)

Het stormt, het is donker, stromen zoeken hun weg, die niet is gebaand.
Holderlin’s dichtkunst situeert zich tussen twee onderzoekingen en onder-
zoekt ook zichzelf.

1. Wat is de afkomst van de krachten die aan het werk een eenheid, hoogheid
en eeuwigheid verlenen? Het “echter”” van deze waarden traverseert een
onechtheid, en moet vermenigvuldigen, dalen en vergankelijk worden om één
en al, hoogte en laagte, ecuwigheid en moment te beheersen.

2. Wat doen deze krachten in het kunstwerk zelf? Het “bezinnen” op zijn
psychologie en semiologie traverseert onwaarheid, machteloosheid en verve-
ling om een ontologie van het worden te bereiken die zich uitdrukt in een
wilskrachtige liefde en rechtspraak, en die wordt uitgedrukt door een verbeel-
dingskrachtige charme en een contemplatief mysterie. Zo spelen waarheid,
goedheid en vooral schoonheid van het kunstwerk met de kosmische krachten,
onzin trotserend.

3. Wat is de geschiedenis van dit kunstwerk (of ontwerp)? Het traverseert een
wraakoefening aan het wonen en bouwen, aan ruimte en tijd, en oefent
tenslotte zijn gratie hier uit en wekt vrijheid in de noodzaken en beschikkingen,
en in de werkelijkheid wekt het mogelijkheid.

Men vergelijke deze experimenten in het Duitse idealisme, uit het Duitse
idealisme, met andere eigenzinnigen als Schopenhauer, Nietzsche, Wagner,
Marx, en veel meer zouden nog te noemen zijn - veel kleingeestigheid ook die
blijft bij wraak, onzin en onechtheid. In elk geval gaat het om een doorbraak
uit de synthetiserende dialectiek, Holderlin-Blanchot-Deleuze. Het gaat om
voorbijschrijdende tegenstellingen, en asymmetrische, ritmische synthesen,
een disjunctief spreken, in het procédé van de gratie, de blijheid, de dapper-
heid. Hold, froh und schicklich, in een volmaakt positief veld dat de affirmatie
van de affirmatie voltrekt en de negatie “omwaardeert”. Alles is seizoen, alles
is rivier.

111



“Wanneer op velden nieuwe verrukking kiemt,
En zich beeldschoon opendoet, en zich

Aan bergen waar de bomen groenen,
Helderder luchten, wolken tonen,

O! welke blijdschap hebben de mensen! vrolijk
Gaan aan oevers eenzamen, rust en zin

En ’t wonder der gezondheid bloeit,
Vriendelijk lachen is ook niet ver.”

(De lente)

“(...)
Waakt dan, als tevoren, nooit het licht van de ether?
En bloeit de oude moeder, de aarde niet?
En oefent de geest niet her en der, niet
Glimlachend de liefde het recht nog uit?

(.5:)

En onze dagen weer als bloesem zijn
Waar zij, de zon van de hemel, zich uitgedeeld

In de stille wisseling ziet en weer
Vrolijk in de vrolijken het licht zich vindt,

En hij die sprakeloos heerst en onbekend
Toekomstig voorbereidt, de god, de geest
In mensenwoord, op de mooie dag
Komende jaren, als eens, zich uitspreekt.”
(Opvrolijking. 2de opzet)

Hélderlin omzoemen en zoals bijen de blaadjes lezen die dan vallen en
dwarrelen, en in de kelk doordringen die dan nectar geeft, en dan wegvliegen in
de wind die nu stuifmeel heeft.

“Kom nu vuur!”

Lucebert heeft in zijn bundel ““Van de afgrond en de luchtmens’’ Holder-
lin hulde betoond die hem het motto schonk:

“Nah ist
Und scher zu fassen der Gott.”

Ook Luceberts poétiek buigt zich bescheiden en neigt ter aarde maar
draagt trotse krans en brengt geesten in vervoering.

“Van de afgrond namelijk zijn

We aangevangen en gegaan

Gelijk de leeuw, in twijfel en ergenis,
Want zinnelijker zijn mensen

In de brand

Van de woestijn.

112




Lichtdronken en de diergeest rust
Met hen. (...)

Een wilde heuvel echter staat boven de helling

Van mijn tuin. Kersenbomen. Scherpe adem echter waait
Om de gaten van de rots. Daar ben ik

Alles bij elkaar. Wonderlijk

Echter boven bronnen buigt slank

Een notenboom en... zich. Bessen, als koraal,

Hangen aan de struik over een hekwerk

Waaruit...

... en leest, o

Jullie bloesem van Duitsland, o mijn hart wordt
Onfeilbaar kristal, waaraan

Het licht zich beproeft, wanneer... Duitsland”
(Van de afgrond namelijk...)

O jullie stemmen van het lot, jullie wegen van de reiziger!
Want aan de blauwe school,

Van verre, aan het razen van de hemel

Klinkt als het gezang van de merel

Der wolken vrolijke stemming, goed

Gestemd door het bestaan van god, het onweer.

En roepen, en blikken, naar de

Onsterfelijkheid en helden;

Veel zijn herinneringen. Waar daarop

Klinkend, als de kalfshuid,

De aarde, vanuit verwoestingen, verzoekingen van de heiligen,
Want beginnend vormt zich het werk,

Gaat grote wetten na, de wetenschap

En tederheid en tegen de hemel louter sluier daarna
Verschijnend zingen wolken van zang.

Want vast is der aarde

Navel. Gevangen namelijk in oevers van gras zijn

De vlammen en de algemene

Elementen. Louter bezinning echter boven leeft de Ether. Maar zilver
Op zuivere dagen

Is het licht. Als teken van de liefde

Blauw van viooltjes de aarde

Tot gerings ook kan komen

Een groot begin.

Elke dag echter wonderlijk de mensen een liefdesbetoon
Heeft God aan een gewaad.

En inzichten verbergt zich zijn aangezicht

En dekt de luchten met kunst.

En lucht en tijd dekt

De schrikachtige toe dat te zeer niet iemand

Hem lief heeft met gebeden of

De ziel. Want lang reeds staat open

113



Als bladeren, te leren, of lijnen en hoeken

De natuur

En geel de zonnen en de manen.

Van trijd tot tijd echter,

Wanneer ten einde wil de oude vorming

De aarde, bij geschiedenissen namelijk,

Geworden, moedig vechtende, als op hoogten voert
De aarde god. Ongemeten schreden

Begrenst hij echter, maar als bloesems gouden doen
De krachten van de ziel dan, de verwantschappen van de ziel zich samen,
Dat liever op aarde

De schoonheid woont en ergens een geest
Gemeenschappelijk zich bij mensen voegt.

Zoet is het, dan onder hoge schaduwen van bomen
En heuvels te wonen, zonnig, waar de weg is
Gepleisterd naar de kerk. Een reiziger echter, wie
Uit levensliefde, en ook metend,

De voeten gehoorzamen, bloeien

Schoner de wegen, waar het land

(Griekenland. 3de opzet)

Fragmenten, monaden, vensters - ik zou willen sluiten met “In lieflijke
blauwte...”, beperk me echter tot enkele verzen waarvan de tover nu enige
verte bereiken wil juist waar het spreken bijna hoorbaar wordt:

“Is er op aarde een maat? Er is er
Geen. Namelijk er remmen de donder in zijn loop nooit de werelden
Van de schepper. Ook een bloem is mooi, omdat
(...

Mag, wanneer louter moeite het leven, een mens
Opzien, en zeggen: zo

Wil ik ook zijn? Ja. Zolang de vriendelijkheid nog
Aan het hart, de zuivere, duurt, meet

Niet ongelukkig de mens zich

Met de godheid. Is onbekend god?

Is hij openbaar als de hemel? Dit

Geloof ik eerder. Der mensen maat is ’t.

Vol verdienste, doch dichterlijk woont

De mens op deze aarde. Doch zuiverder

Is niet de schaduw van de nacht met de sterren,
Als ik zou kunnen zeggen, dan

De mens, die heet een beeld van de godheid”

‘... ogen heeft het beeld van de mens, daarentegen
licht de maan...”

114




115




116

Jan de Graaf - Wim Nijenhuis
HET VERZET VERZET

“Een quantum kracht is een even groot
quantum aandrift, wil, aktiviteit - of liever,
het is niets anders dan juist dit aandrijven,
willen, aktief-zijn zelf, en alleen door de
verleiding van de taal..., die onder alle
aktiviteit een aktief iets, een ‘subjekt’,
afhankelijke aktiviteit verstaat en misverstaat,
kan het anders lijken... Maar zo’n substraat is
er niet; er is geen ‘Zijn’ achter het doen, de
aktiviteit, het worden; ‘de dader’ is er alleen
maar bij gefabriceerd - het doen is alles.”

F. Nietzsche, Genealogie der Moraal, Synopsis
1980 (pag. 41)

“De struktuur van de organisatie is de
voorwaarde voor de diskussie over de doelen
en niet omgekeerd.”

Nota Riimke, reorganisatie dienst
stadsontwikkeling Rotterdam 1973.

“Tevens blijkt, dat waar de
verantwoordelijkheid dieper in de organisatie
wordt geplaatst, met een vernieuwde motivatie
aan het probleem wordt gewerkt. De lijn van:
eigen problemen zelf oplossen, zo min mogelijk
hulpstruktuur, niet alles tegelijk, door
samenwerking nieuwe krachten vrijmaken,
ondersteunende funkties ontwikkelen, lijkt
kans van slagen te hebben.”

Storm, direkteur van de D.R.O.S., aan B&W
van Rotterdam in Voortgangsrapport nr. 4
(1977).

“In het feit, dat het ascetiese ideaal zo veel
betekend heeft, drukt zich echter de diepe
werkelijkheid van de menselijke wil uit, de
horror vacui ervan: hij heeft een doel nodig -
en hij wil nog eerder het niets willen, dan niet
te willen.”

F. Nietzsche, Genealogie der Moraal, Synopsis
1980 (pag. 103).

“Vandaag maken we de overgang mee van de
maatschappij van het kontrakt en de plicht,
waarin mogelijk gemaakt werd, te doen wat




men moest, naar een maatschappij van de
verleiding, waarin men moet willen, wat men
moet.”

Clarence Speedwell, Mastering the future
turbulencies, Liverpool, 1980.

Vaak wordt de reorganisatie van de Rotterdamse stedebouwkundige
diensten - in operatie sinds 1974 - beschouwt als capitulatie aan een wils-
inhoud die zich in de 60er en 70er jaren op de universiteiten heeft gevormd.
Deze visie is de dominante interpretatie in kringen van planners, stedebouw-
kundigen en architekten. Reorganisaties worden gezien als een afgedwongen
fenomeen, dat het de voorstanders van demokratiese planning mogelijk
maakt, hun alternatieven in de praktijk te bewijzen.

Daarmee wordt in Rotterdam een ernstig gewetenskonflikt geneutrali-
seerd. Niet omdat er sprake is van een volledige overname van de planning,in
de zin van een beheer over de output, maar meer, omdat er vaste uitvalbases
zijn geschapen, waardoor eventuele blokkades voor de wil tot strijd zijn
geslecht.

Is er sprake van een samenwerking of een stilzwijgende codperatie tussen
een progressief politiek bestuur en een progressieve vakuitoefening, de onder-
linge confrontaties zijn even veelvuldig. Confrontaties die het vertoog het
denotatum bieden om de illusie van het oorlogsprincipe van het bastion en de
fortificatie, de illusie van het gemeentelijk planapparaat als veroverbaar
territorium en bestuurbare machine door te zetten.

Zowel in de vakpers voor architekten en stedebouwkundigen, als in de
officieuze circuits van vakgénoten circuleert het beeld van Rotterdam als de
plaats waar sprake is van een daadwerkelijke revolutionerende aanpak van de
stadsvernieuwing. Het schetst ons een plek, waar de dromen van de studenten-
beweging over een ‘alternatieve beroepspraktijk’ en de ‘uitbuiting van de
institutionele marges’ zijn gerealiseerd.

En dat niet alleen door een onbemiddelde relatie tussen de ‘politiek’ en het
architektenvak, maar ook door transformaties binnen het architektenvak zelf.
De politieke - dat wil zeggen maatschappijhervormende - rol van de architekt
zou uitgespeeld zijn' - veel gehoord en nog verkondigd item. Tegelijkertijd
wordt een groei van de beroepsmogelijkheden voor bouwkundig ingenieurs
gekonstateerd in de zogenoemde procesfunkties?.

Er is blijkbaar een onderscheid te maken tussen de architekt, die zich
bezighoudt met het ‘vormgeven’ van het bouwprodukt, als een van de

1. Vgl. van het Erve en Rikhof, Maatschappelijke beroepspositie van de bouwkundige - Plan 6-
1980

2. Vgl. onderzoeken van de sektie Beroepspraktijk van de afdeling Bouwkunde, van de Tech-
niese Hogeschool te Delft.
- Onderzoek naar de beroepspraktijk van b.i.’s - 1976
- B.i.’s gevraagd; advertentieonderzoek, 1977
- Taak en funktie van de architekt, T.H.D. 1977

117



aktiviteiten, die een bouwkundige kan vervullen in het bouwproces, en de
bouwkundige, naam voor diegene, die rechtstreeks als bouwdeskundige bij de
realisering van de bouwopgave, of in ruimere zin, bij de stadsplanning
betrokken is. Er wordt dus een onderscheid gemaakt tussen de ontwerp- en
vormgevingsaktiviteiten en de codrdinatie- en procesbegeleidingsaktiviteiten.

In de tweede funktie wordt de redding van de zin van de stedebouwkun-
dige dicipline geprojekteerd: redding/rekking van de ‘stad’ en redding/conti-
nuering van het cultureel authentieke subjekt. De mens van de vrije wil met
politieke invloed.

Men spreekt dan over de partijdige planner, die als agent van de commu-
nity-action, de bewoners in 't geweer brengt tegen ‘technokratie’ en ‘burokra-
tie’. Deze figuur wordt bejubeld als strateeg van het bewustzijn en de politieke
aktie, die de diciplinerende werkingen van de ‘verzorgingsstaat’ en haar
burokratiseerde planapparaten aan banden zou leggen.?

In Rotterdam is deze aspiratie van het anti-burokraties verzet gehono-
reerd. Men heeft er zelfs het planapparaat voor omgebouwd. Veel voorko-
mende nieuwe funkties voor bouwkundige ingenieurs zijn:

- projektleider (vooral in de stadsvernieuwingsgebieden; maar ook in de
nieuwbouw) in gemeentelijke dienst.
- bewonersconsulent in dienst (of ten dienste) van bewonersorganisaties.

Deze bouwkundige, betaald door de gemeente of door C.R.M., met de
projektgroep, respektievelijk buurtgroep als opdrachtgever is de volledige
gerealiseerde community-actionplanner, personifikatie van de tegenmacht.

Voor de stedebouwkundig ontwerper geldt ongeveer hetzelfde, omdat
aan hem zwaardere eisen worden gesteld op het nivo van de coordinatie, het
overleg en de planning.*

“De taak van de stedebouwer is te splitsen in het ontwerpen en het dingen
voor elkaar krijgen; projektmanagement dus. (...) Wij zeggen nu, dat de
distrikschef bij stadsontwikkeling niet persé een vakman hoeft te zijn. Niet
persé een bouwkundig ingenieur, maar in eerste instantie een manager.””

Daarnaast wordt de stedebouwkundig ontwerper gezien als een integra-
tor, die vele wensen en verlangens aaneensmeedt tot een werkbaar optimum.
Zowel de positie van de bouwkundige, als die van de stedebouwkundig
ontwerper wordt daarmee een intermediaire. Geeft de stedebouwkundige
discipline hiermee haar objekt prijs, de stedelijke ruimte, de stad, om mediair
te worden, de ontwikkeling van de architektuur is hiermee omgekeerd even-
redig. In toenemende mate betrekt zij zich op gehele wijken en stadsdelen.

3. Vgl van het Erve en Rikhof, Maatschappelijke beroepspositie van de bouwkundige - Plan 6 -
1980

4. Vgl. beroepspraktijkonderzoek: Case Spijkenisse, afdeling Bouwkunde, T.H. Delft, 1980.

5. Interview met drs. T. Schiphorst - organisatie-medewerker van de afdeling Personeel en
Organisatie van de Dienstenstruktuur Ruimtelijke Ordening en Stadsvernieuwing te Rotter-
dam. 19-3-1980.

118




Wat is nu de positie en funktie van het kompleks van de ‘alternatieve
beroepspraktijk’, de ‘uitbuiting van de institutionele marges’ en de ‘commu-
nity-action planning’ binnen het dispositief van de planning in zijn geheel?
Wat zijn de implikaties van het feit, dat de traditionele burokraten in zéverre
gaande mate in zee zijn gegaan met voor hen ‘vijandelijke’ elementen, dat ze er
hun scheppingen voor omvormen?

Militaire strategen zouden zeggen: omdat de dagelijkse strijd om macht
en territorium zich niet op het essentiéle richt, mikro-strategién omvat, die zich
in de marge van het grote strategiese spel afspelen. Met andere woorden,
omdat géén ruimte geven aan het verzet gevaarlijker is voor de macht dan de
huidige strategie van publiekelijke ontruiming. Of, omdat de aktuele strate-
gién van de macht zich afhankelijk hebben gemaakt van een zichtbare
oppositie.

De reaktie van de burokratie op haar bedreiging, is die van een radikale
akt van zelfverloochening. Zij offert haar identiteit door een weergaloos
proces van schizofrenisering en zelf-differentie, direkt gevolgd door de machi-
nalisering van de omgeving (alles en iedereen dat aan haar raakt) op haar
oppervlak door middel van dwang tot aggregatie, de plaatsing van kontakt-
dozen en regelmechanismen, zodat het uiteindelijk des te triomfantelijker weer
op het toneel kan verschijnen. Het apparaat geeft zijn substantialiteit prijs en
loochent zijn inhoud, teneinde de maatschappelijke groepen tot inhoud en
identiteit te dwingen.

Het burokraties lichaam van de stadsplanning en meer specifiek dat van
de stadsvernieuwing verschijnt voortaan als een gigantiese machine, die
velerlei al dan niet spontane groepen op elkaar betrekt door ze op zichzelf te
betrekken. Het apparaat wordt geonthiérarchiseerd, multisektoraal en inter-
mediair, de D.R.O.S. is daar de gestalte van.®

Het laat zich niet meer tegemoet treden als een veroverbare eenheid. Het
is een gemachinaliseerde veelheid die de ‘bezettingswil’ omwerkt tot produk-
tieve arbeid. Het is geen apparaat meer dat macht uitoefent, door als mono-
lities concentraat zijn wil op te leggen, maar een transparante topologiese
konstruktie, die leeft van de machtswerkingen, die het in de op haar aange-
sloten lichamen opwekt.

Zoals de stad een konstellatie is geworden van mikro-maatschappijen, zo
is het gereorganiseerde planapparaat haar schaduw: ambtelijke konstellatie
van ambtelijke mikro-maatschappijen. En zoals de stad niet meer het objekt is
van planning, maar van totaliserende organisatie, zo is het planapparaat niet
meer verzadigd met planningtheorie, maar met organisatietheorie.

Het georganiseerde ensemble dient niet meer een planningsdoel, maar is
zelf temporeel geworden, vloeiend, permenent in wording; een toestand
waarin het doel, ja vele doelen kunnen worden ingelaten. Het principe van de
‘permanente reorganisaties niet voorkomen uit een permanente reorganisatie’
vormt een adekwate typering van haar nieuwe karakter.

Om voor eens en altijd een verrassingsaanval, zoals die van de 60er jaren

6. D.R.O.S.: Dienstenstruktuur Ruimtelijke Ordening en Stadsvernieuwing.

119



uit te sluiten heeft het planapparaat zich omgebouwd tot een gevoelig, flexibel
zichzelf regulerend mechaniek, dat is geprogrammeerd op continuiteit. Daar-
om vallen het model van de planning en dat van de organisatie voortaan met
elkaar samen. Dit houdt in, dat de permanente inadekwaatheid tegenover
planningsdoelen, maar de funktie vervullen van energetiese injekties, om het
apparaat een zekere snelheid te geven. De reorganisatie is een dynamiserings-
infuus, pure speed.

Het probleem waar het staatsapparaat zich mee uiteen te zetten heeft, is
niet de ruimte, maar de snelheid, de acceleratie van de waardenflux, de
versnelling van de cylcus van de trend/evenement; trend/evenement. .. Het is
haar opgave te anticiperen op het evenement, op straffe van haar einde. Zij
moet erop gebouwd zijn, om nieuwe groepen, nieuwe waarden en nieuwe
kodes in haar lichaam op te nemen. Zij kwijt zich van deze taak door de
agressieve energie van het evenement te compartimenteren, te absorberen en te
funktionaliseren. Kortom, door de verrassing dwars door zich heen te laten
gaan.

Deze ‘werking’ heeft een aantal effekten. Mag dan de stormaanval van de
demokratiseringsbeweging de planningsinstituties niet hebben bezet, zeker
heeft ze deze wel verzet. Maar omdat het een machinale konstellatie betreft,
van beinvloeden en beinvloed worden, zonder dat een van de termen de
machine als geheel determineert, is de evenementiéle waardenbreuk van de
60er jaren ten opzichte van zichzelf verplaatst. De planning heeft de zijn van de
demokratiseringsbeweging in haar eigen dynamiek opgenomen en daarmee
feitelijk haar energie geneutraliseerd.

Door de compartimentele opbouw wordt het territorium van het nieuwe
gedwongen om als uitdaging te funktioneren ten opzichte van het eveneens
gecompartimenteerde oude en vice versa. De interne geleding, de autonomi-
sering en de binairisering/oppositionering van de groepen drukken in de
zelfde mate sociale prothesen uit die de lichamen vasthouden en stutten in hun
direkte sociale omgeving, als dat ze de konstante totaliserende werking duiden
van een machinegenererende instantie. Door de uitdaging en het konflikt
worden de groepen permanent op elkaar betrokken en intern versterkt.

Organisatie was: het systematies samenstellen van verschillende onder-
delen tot een werkzaam geheel ten gunste van een bepaald doel. Als we dit
betrekken op het maatschappelijke, dan wordt het: konstrueren in mensen.
Maar wat moet de organisatiekonstrukteur sinds Taylor en de mens-machi-
nepsychologie van de behavioristen aanvangen met de mens, als de funktio-
nele synthesen van de menselijke delen afdoende zijn?

Momenteel is het een evidentie, dat organisaties, die probleemstellend of
probleemoplossend werken en dus niet terug kunnen vallen op de starre
socialiseringen en de routinematige produktieprocessen van de lopende band,
alleen nog maar kunnen bestaan indien hun eenheden zichzelf controleren en
zichzelf versnellen door middel van een stelsel van hechte affiniteiten.

De bottleneck voor het ontwikkelen en instandhouden van welke orga-
nisatie dan ook, schuilt tegenwoordig eerder in de mensen dan in de techniese
middelen. ‘De mens is voortdurend in staat de organisatie en zijn funktioneren

120



te ondermijnen, door zich te onttrekken aan de vereenzelviging met grotere
gehelen en belangenstrukturen’, zegt het collegediktaat organisatiekunde.
Deze dekodering moet worden gekeerd, of op zijn minst ten nutte worden
gemaakt. Daarom werpt de organisatiekunde zich in het licht van boven-
staande op als de kunst van het konstrueren met en in menselijke belangen.’
Door zijn specifieke topologie zal het organisatiebouwwerk, de mensenma-
chine, in staat moeten zijn om heterogene reeksen van belangen en identifi-
katies aaneen te rijgen en om te vormen tot energién, die enerzijds ter reparatie
van de konstruktie zelf worden aangewend en anderzijds worden ingezet om
koderingen van doelmatigheden en nuttigheden te produceren.

Een dergelijke machine heeft als totaliteit het rijk van de zin te verlaten.
Zij is een mobiele continuiteit van betrekkingen geworden. En precies daaraan
ontleent zij de mogelijkheid om iedere geabsorbeerde micro-maatschappij in
zijn waarde te laten. Het enige wat de machine doet, is de groepen uitdagen op
hun zin, hun wil en hun waarheid. Wat daarmee gered wordt is de motivatie,
les mobiles interieures, de wil zelf en daarmee het subjekt:

De perspektiviese, panoptiese machine, de machine van de waarheid, de
rationaliteit en de produktiviteit is zonder objektief einddoel en zonder
verstand; in eerste instantie is ze geweld en oefent ze dit geweld d66r een
gedifferentiéerd sociale op het sociale uit.

De diachroniese maatschappijmachine is gericht op haar eigen overleven
en laat zich niet door een totaliserend weten revolutioneren, in tegenstelling tot
wat de politieken van de community-actionplanners suggereren. Iedere prak-
tijk op basis van een door het weten aangeduide noodzaak blijft steken in de
praktijken van het reformisme, omdat iedere krachtsverhouding, ieder over-
winningskompromis van welke georganiseerde instantie dan ook, blijft steken
in een polaire, binaire, hetzij strukturele verhouding, die per definitie een
nieuwe ruimte van de macht en de zin schept.

De maatschappij laat op geen enkele manier aan zijn wetenschappers een
autonomie die in vroegere systemen mogelijk was. Het is de maatschappij-
machine zelf, in al haar geledingen - waarvan het Rotterdamse lokale apparaat
er één is — die op de plaats van de oude koderingen en ten gunste van zijn
doelen, de wetenschappelijke en techniese en ethiese kodestromen structurali-
seert.

Het technies sociaal weten, de informatie en de gekwalificeerde opleiding,
zijn uiteindelijk niet minder deel van het kapitaal, dan de elementairste
produktieve bezigheid van arbeiders. En dat niet alleen, omdat ze als techniese
innovaties gebonden zijn aan de logica van de produktie en de markt, maar
ook omdat het weten, als arbeidsdelig weten, als geintegreerd onderdeel in de
planningapparaten funktioneert, die op hun beurt de snelheid voor hun
overlevingsvlucht ontlenen aan de versnelling van hun gefunktionaliseerde
onderdelen. De planningsensembles accellereren de flow van het wetens- en

7. Prof. ir. P.Ch.A. Malotaux, Subjektiveren en Objektiveren. Inaugurale rede, Universiteitspers
Rotterdam, 1968.

121




informatiekapitaal en absorberen tenslotte het grootste deel van de opgewekte
kinetiese energie.

De planner en het planapparaat veronderstellen elkaar volledig. De
meester van de stromen aan weten, informatie en opleiding is zo in de machine
geabsorbeerd, dat de techniese en micro-strategiese problematiek zijn zicht op
de zaken domineert. De machine verhoudt zich tot de wil van de weten-
schapper, als het negatieve verzet van een fiets. Er komt nooit uit wat men wil.
Daarentegen worden de wil en het weten van de funktie-agent eerst in het
apparaat produktief, terwijl het apparaat slechts funktioneert door de wil van
de funktie-agent.

Zo is de wil het levenselixer van de ambtelijke konstellatie van micro-
maatschappijen. Deze draagt op haar beurt zorg voor de sociale prothesen.
Het geheel produceert een geinternaliseerde kontrole, die zich uitdrukt in een
hechting aan de eigen rol, de eigen zin en de eigen arbeid van haar medewer-
kers.

De demokratiese burokratién laten hun medewerkers zichzelf program-
meren. De hiérarchiese uitwendige macht van het kontrakt en de plicht wordt
vervangen door een cirkulaire macht, die in de lichamen wordt opgewekt en
funktoneert door het subjekt verantwoordelijk te stellen voor zichzelf en door
het te dwingen tot kohesie.

De D.R.O.S. produceert wat men zegt: optimale inzet, optimale betrok-
kenheid én optimale stress. Het verzet verzet.®

8. Zie verder: J. de Graaf en W. Nijenhuis; Machinaties, vivisektie op een planapparaat, SUN
Nijmegen, 1981.

122



Eric Bolle
WAREN, WOORDEN, LICHAMEN

WAREN

Het eerste deel van Marx’ ‘Das Kapital’, de warenanalyse, is een metafy-

sisch traktaat: het gaat over de zienswijze van de dingen. Tegelijkertijd is het
een antimetafysisch traktaat: het ontsluiert hun fetischkarakter. Daar deze
ontsluiering eerst mogelijk is op grond van volledig ontwikkelde warenpro-
duktie in een bepaalde maatschappijformatie, is het tevens een historisch
traktaat dat zijn historische vooronderstellingen zelf reflekteert.

Aristoteles kende reeds de differentie van gebruiks- en ruilwaarde, hij was

er echter niet toe in staat de kommensurabiliteit van de ruilwaarden te bepalen,
dat is echter de menselijke arbeid. Aristoteles had dit ook niet kunnen
ontdekken:

| 1. Karl Marx: Das Kapital, MEW, deel 23, pag. 74

Dat echter in de vorm van de warenwaarden alle vormen van arbeid
als gelijk menselijke arbeid en daarom als equivalent zijn uitgedrukt, kon
Aristoteles niet uit de warenvorm zelf aflezen, omdat de griekse maat-
schappij op slavenarbeid berustte en daarom de ongelijkheid van de
mensen en hun arbeidskracht tot natuurlijk fundament had. Het geheim
van de waarde-uitdrukking, de gelijkheid en de equivalentie van alle
vormen van arbeid, omdat en in zover zij menselijke arbeid als zodanig
zijn, kan slechts worden ontcijferd zodra het begrip van de menselijke
gelijkheid reeds de onomstotelijkheid van een volksvooroordeel bezit.
Dat is echter eerst mogelijk in een maatschappij waarin de warenvorm de
algemene vorm van het arbeidsprodukt, dus van de onderlinge verhou-
ding van de mensen tot elkaar als warenbezitters, de heersende maat-
schappelijke verhouding is geworden.!

Daarbij is het arbeidsbegrip door dezelfde differentie getekend als dat van

123



de waar. Arbeid is veruiterlijking van menselijke arbeidskracht, als zodanig

produceert zij ruilwaarde, een kwantitatieve bepaling. Als konkreet nuttige

arbeid, een kwalitatieve bepaling, produceert zij gebruikswaarden.

Maatschappijen waarin ruil van goederen plaatsvindt konstitueren de
zijnswijze van het ding als waar. Bij volledig ontwikkelde warenproduktie zijn
alle dingen waren geworden. Alles wat is kan men kopen. Dat lijkt op het
eerste gezicht vanzelfsprekend, is het echter niet, want zodra een ding als waar
optreedt verandert het in een ‘sinnlich, iibersinnliches Ding’. Men ruilt immers
dingen onder elkaar, of hetzelfde maar ingewikkelder: men ruilt dingen voor
geld. Het geld lijkt de dingen zonder meer te representeren, het stelt ze
daardoor aan elkaar gelijk, zij vormen een indifferente stroom. Ondervraagt
men echter het geld, dan representeert het een arbeidskristal en kan dat omdat
het zelf een waar is, althans door een waar gedekt wordt die door arbeid is
gewonnen: goud. De representatie berust dus op arbeid. Wie dit niet weet, en
gehele periodes hebben dit niet kunnen weten, blijft gevangen in het fetisch-
karakter van de waar en ziet haar geheim, dat haar waarde op menselijke
arbeid berust, niet in: ““Doordat zij hun verschillende produkten in de ruil als
waarden met elkaar gelijkstellen, stellen zij hun verschillende vormen van
arbeid als menselijke arbeid gelijk. Zij weten het niet, maar zij doen het.”?

WOORDEN

Het cirkulatieproces heeft aldus de neiging het produktieproces te doen
vergeten. Zoals dat voor de waren geldt, zo geldt dat ook voor de woorden. De
westerse geschiedenis stelt zich de taal als een systeem van ruiltekens voor, het
teken wordt beschouwd als element van handelsverkeer. Daartegenover waagt
een materialistische taalbeschouwing de these dat het teken ook een gebruiks-
waarde is. Jean-Joseph Goux, een van de leden van de Tel Quelgroep, heeft in
een artikel, ‘Marx et l'inscription du travail’®> geprobeerd de implicaties
hiervan aan te tonen.

Het gaat hier om de analogie van teken en produkt. Evenals het produkt
een middel tot produktie van andere produkten vormt, zo is ook het teken een
middel tot produktie van andere tekens. Daarbij geldt voor het teken eenzelfde
fetischkarakter als voor de waar: “De operatieve waarde, de specifieke
werkzaamheid der tekens bij de produktie van de zin (betekenis) (-) wordt
verdelgd (of eerder vergeten/verdrongen) door het transparante warenka-
rakter van de zin.””* Daarbij korrespondeert de oppositie tussen signifikant en
signifikaat met die tussen gebruiks- en ruilwaarde. De hegemonie van het geld
bij het warenverkeer korrespondeert in het gebied der tekens met de gestalte
van het woord: “Zoals ‘de geldvorm slechts de aan een waar verklijfde reflex
van de relaties met andere waren is’ (Marx), zo is het woord slechts te
beschouwen als de aan één tekentype verklijfde weerspiegeling van de relaties

2. Karl Marx: op. cit. pag. 88

3. Jean-Joseph Goux: Marx et I'inscription du travail, in: Tel Quel 33 Ik citeer en vertaal hier
naar de duitse vertaling in: Tel Quel, Die Demaskierung der biirgerlichen Kulturideologie,
Miinchen 1971

4. Jean-Joseph Goux: op. cit. pag. 87

124



met alle andere tekens.””S Zoals het geld de illusie produceert de waarde van de
waren zonder meer voor te stellen (de versluiering van de arbeid als producent
ook van de representatie), zo produceert het woord de illusie van de zin, van de
verwijzing, zonder de arbeid in de tekstproduktie te beschouwen.

De versluiering van de schrijfarbeid is kenmerkend voor een gehele
traditie die Derrida onder de naam ‘logocentrisme’ heeft samengevat. Wij
beschouwen het schrift slechts als een representant van het gesproken woord.
Zoals bij de overgang van gemunt goud naar papiergeld de vraag naar de
dekking ontstaat, zo beschouwt men het schrijven als Ersatz van een spreken.
Het schrijven heeft slechts waarde voor zover de geschreven woorden door
gesproken woorden gedekt zijn. Deze theologische konstruktie leeft nog
steeds, b.v. in de hermeneutiek (in de ruimste zin van dat woord):

De moraliserende en psychologiserende lektuur van het geschrevene
(van de literatuur), die vraagt naar de oprechtheid van een auteur,
verwijst eenduidig naar het probleem van krediet en inflatie. Altijd staat
ter diskussie of het goudomslag van de schrijver (zijn woord) met zijn
schrijfwijze overeenstemt, of hij het gehalte (het fonds) bezit, dat zijn
vorm dekt. De relaties tussen inhoud en vorm, die door de moraliserende
lektuur worden opgeroepen, laten zich in de grond van de zaak tot de
angst voor een ongedekte cheque, voor valsemunterij reduceren.®

Derridas analyse van het logocentrisme blijkt echter nog veel meer
overeenkomsten met Marx’ warenanalyse te vertonen en Goux baseert zijn
gehele artikel op deze analogiéen. Zoals de arbeid de verzwegen grond van de
waarde is, zo noemt Derrida dat wat aan het taalsysteem ten grondslag ligt
archispoor of archischrift: “Het archispoor of archischrift maakt een signifi-
kantensysteem mogelijk, dat ten opzichte van de uitdrukkingssubstantie
indifferent is, en blijft als de invariante van alle ruilverhoudingen tussen de
verscheidene tekentypes behouden.”’ Zo vormt het archischrift de abstrakte
arbeid die door het geldschrift wordt verdelgd. Hier treedt Derridas differen-
tiebegrip op. Derrida definieert het als “een ekonomisch begrip dat de
produktie van het différé in de dubbele zin van het woord, als omweg en als
opschorting betekent.”” De arbeid zelf maakt een omweg, produktie is tevens
konsumptie, zoals konsumptie tevens produktie is. Deze omweg en deze
opschorting van het genot, de onmogelijkheid het verlangen direkt te bevre-
digen, de onontkoombaarheid van de arbeid dus, zijn noodzakelijk voor de
instandhouding van het menselijk leven:

De différance is de voorwaarde voor het overleven. Haar beweging
bedoelt niet het uitstel van een mogelijk (nu reeds aanwezig) genoegen,
maar het vermijden van een wisse dood door de list van de produktie.
Différance is omleiding, die met een langdurig genot spekuleert, waar
zonder geen genot in het hier en nu (zonder uitstel) mogelijk zou zijn

5. Jean-Joseph Goux: op. cit. pag. 90
Jena-Joseph Goux: op. cit. pag. 92f.
Jean-Joseph Goux: op. cit. pag. 94f.

~o

125




geweest. De tegenstelling tussen de omweg (van het leed en van de
produktie) en de (genotrijke) afkorting, is dus noch inhoud van de
sexualiteit noch van de arbeid, veeleer de grond voor hun institutionali-
sering en scheiding.?

Deze differentie ontkracht elk oorsprongsdenken zoals de arbeid waarde
schept zonder zelf waarde te zijn. De verkoopbaarheid van het onverkoopbare
is dan ook alleen door het geweld mogelijk: de transformatie van de arbeid tot
waar. Arbeid is geen waarde maar heeft waarde juist omdat zij waarden
schept. Het kapitalisme maakt het onmogelijke mogelijk, vertaalt het onver-
taalbare:

Wat aan de verkoop van arbeidskracht (d.w.z. aan haar uitbuiting)
ten grondslag ligt, is de institutionalisering van een vertalingskodex. Een
vertalingskodex wordt door de cirkulatiesfeer opgedrongen. Zij vertaalt
het onvertaalbare. Zij maakt uit de arbeid een betaalde arbeid. Onder het
taalkundige aspekt “kan slechts sprake zijn van een vertaling, van een
vertaalsysteem, wanneer met behulp van ingeslepen normen de signifi-
kanten vervangen of veranderd kunnen worden zonder dat men het
signifikaat veranderd, het signifikaat dat ondanks de afwezigheid van
een bepaalde signifikant steeds aanwezig zou moeten zijn. De fundamen-
tele mogelijkheid van de vertaling zou dus door de oppositie signifi-
kant/signifikaat, d.w.z. door het begrip teken zelf moeten zijn gegeven.”
(Derrida)®

Zo korrespondeert de oppositie tussen ruil- en gebruikswaarde met die
tussen signifikaat en signifikant en blijft de gebruikswaarde van het teken, de
produktiviteit van het schrijven, onbewust: ‘“Het signifikaat is de winst van de
signifikant, de door de arbeid van het teken geschapen meerwaarde.”!°
Daarom probeert het diskursieve schrijven zoveel mogelijk zin te produceren,
maar door zijn versluiering van de produktiesfeer door de cirkulatiesfeer kan
dat slechts om de prijs van het verlies van elk plezier aan de tekst.

LICHAMEN

Maar niet alleen de woorden vergaat het als de waren, het geldt ook voor
de mensen: “In zekere zin vergaat het de mens als de waar. (-) Eerst door de
betrekking op mensen (-) als zijnsgelijken betrekt de mens (=) zich op zichzelf
als mens.”!!

Kent U het verhaal van Adolfo Bioy Casares, ‘“Morels uitvinding”!?? De

8. Jean-Joseph Goux: op. cit. pag. 97

9. Jean-Joseph Goux: op. cit. pag. 100

10.  Jena-Joseph Goux: op. cit. pag. 103

11.  Karl Marx: op. cit. pag. 67 ’

12.  Adolfo Bioy Casares: La invencion de Morel (1940), nederlandse vertaling: Morels uitvin-
ding, Amsterdam 1972



burgerlijke periode is met een robinsonade begonnen, wie weet of ze met deze
zal eindigen. De ik-verteller van dit verhaal is namelijk een eenzame eiland-
bewoner. Achtervolgd vanwege politieke aktiviteiten heeft hij zich op een
onbewoond eiland verschanst. Althans hij meent dat het een onbewoond
eiland is. Tot hij op een dag mensen ziet en op één ervan, een jonge Vrouw:
Faustine, verliefd wordt. Aan deze vrouw zal zich hem het raadsel van dit
eiland ontvouwen.

In de kelder van het museum vindt hij een merkwaardige machine
waarvan de betekenis hem aanvankelijk onbekend blijft tot hij ontdekt dat het
een soort kamera is, die ooit door een zekere Morel daar is opgesteld en die het
leven van hem en zijn vrienden gedurende een week nauwkeurig gekopieerd
heeft, een driedimensionale opname- en weergavemachine dus. Telkens als
door de gunst van het getij de machine van energie wordt voorzien begint zij te
werken en reproduceert de beelden van toen. De mensen zijn echter onder hun
beeld vandaan gestorven. De reproduktie heeft hen vernietigd om slechts hun
geprojekteerde beelden achter te laten. De ik-figuur van dit verhaal, de laatste
Robinson, komt dit te weten als de machine het einde van de week begint te
projekteren en Morel het gebeurde aan zijn vrienden vertelt.

Maar eerder al vermoedt hij iets, wanneer de machine draait en hij op een
tafeltje hetzelfde boek ziet liggen dat hij eerder daar had weggenomen en op
hetzelfde moment in zijn zak heeft zitten, en wanneer hij ziet dat de dode vissen
die tevoren het aquarium onder de vloer van een zaal in het museum bevolkten
nu weer springlevend rondzwemmen. Zo is hij verliefd geworden op een vrouw
die tastbaar en warm, maar slechts als beeld aanwezig is. Hij kan haar wel
beminnen, maar zij zal dat nimmer weten: zijn liefde is gedoemd onbeant-
woord te blijven. Dit kan hij niet verdragen en hij besluit nauwkeurig het
bestaande spel te bestuderen en er letterlijk op in te spelen. Zo wordt hij
gedwongen zijn liefde vaar haar te akteren alsof zij hem kent en bemint. Dan
laat hij de machine de week nogmaals opnemen, maar met hem als nieuwe
persoon erbij. In een spiegel ziet hij hoe onder zijn nieuw geprojekteerde beeld
zijn lichaam afsterft en zijn ziel hem verlaat.

Wanneer de eeuwige terugkeer die van het beeld (en het daarbij beho-
rende bewustzijn) is, maar niet die van de realiteit, of liever die realiteit
vervangt, dan wordt het leven het depot van de dood. De laatste Robinson kan
niet anders dan aan degene die ooit een antimachine tegen deze machine mocht
vinden, vragen: “Zoek Faustine en mij alstublieft op en laat mij de hemel van
Faustines bewustzijn betreden.”’!?

Indien Marx’ these waar is, dat niet het bewustzijn het zijn van de mens
bepaalt, maar het maatschappelijk zijn zijn bewustzijn, dan is Bioy Casares
erin geslaagd een verhaal te scheppen dat de menselijke situatie adekwaat
beschrijft. Jean Clair heeft dit in een indrukwekkend artikel duidelijk ge-
maakt: “Dit museum is voor het menselijk kapitaal — de gasten van Morel -

13 Adolfo Bioy Casares: op. cit. pag. 148

127



wat de bank voor het geldkapitaal is: het systeem dat tegelijkertijd op grond
van dat wat hem is toevertrouwd, leningen uitschrijft (de verschillende door de
gasten tijdens hun verblijf op het eiland beleefde ogenblikken), echter ook
voor altijd in beslag neemt wat geinvesteerd werd: het leven van de gasten.”'*
In onze Robinson ziet hij, en ik geloof terecht, de figuur van het proletariaat:
“In zijn al spoedig niet meer te beteugelen begeerte, zich met de scénes die zich
onophoudelijk voor zijn ogen afspelen te verbinden, en zelfs met inzet van zijn
eigen leven deel van de opname worden, zou men de hysterische houding van
de aan zijn machine geketende arbeider kunnen herkennen, overeenkomstig
een dispositief waarin Faustine de rol van een anonyme prostitutie van het
kapitaal zou toevallen, dit zeer bijzondere beeld van een voortdurend opge-
schortte lust die het kapitaal voorspiegelt in de vorm van een eeuwige coitus
reservatus.”'?

Deze machine is inderdaad een perpetuum mobile: uit konsumptie wordt
produktie, uit produktie konsumptie enz. Zij reproduceert haar eigen grenzen,
met het steeds weer opnemen van energie uit het getij doet zij de hitte steeds
toenemen, zo dat elk leven op het eiland steeds moeilijker, steeds meer
bedreigd wordt. Tegelijkertijd met de beweging waarin alle dingen waren en
alle gebruikswaarden ruilwaarden zijn geworden, lost ook de mens zich in zijn
verwisselbaarheid met zijn beelden op: ““Zoals de gebruikswaarde zich aan het
slot van het kapitaliseringsproces volledig in een ruilwaarde zou hebben
opgelost, d.w.z. in een zuivere cirkulatie, in abstrakte transmissies, in een
lichtstroom. Deze geesten, deze spoken van wat eens werkelijke en bemin-
nende lichamen waren, zijn inderdaad van hun lichaam beroofde inkomens
van een voor eeuwig verdwenen kapitaal.”!®

14.  Jean Clair: L'ultime machine, Notes sur I' “Invention de Morel”’/ Die letzte Machine,
Anmerkungen zu “Die Erfindung von Morel”, in: Les machines célibataires/Junggesel-
lenmaschinen, (tentoonstellingskatalogus), Venetie-Martellago 1975, pag. 183

15.  Jean Clair: op. cit. pag. 183

16. Jean Clair: op. cit. pag. 187

128



Eric Bolle

GESTELD DAT DE WAARHEID
EEN VROUW IS...
Over Jacques Derrida: Eperons, les styles de Nietzsche

Michel Foucault heeft in het eerste deel van zijn ‘Histoire de la sexualité’
erop gewezen dat de westerse mens geen sexualiteit kent dan in het bijzijn van
de waarheid. In tegenstelling tot diegenen die menen dat in onze kultuur de
sexualiteit onderdrukt wordt door erover te zwijgen, meent hij dat onze
kultuur de enige is die voortdurend over de sexualiteit spreekt en dat het idee
dat de sexualiteit ten slachtoffer zou zijn gevallen aan repressie een bijprodukt
is van de dwang telkens over de eigen sexualiteit een waar vertoog (vooral
d.m.v. bekentenissen) te produceren. Onze sexualiteit is meer dan verweten-
schappelijkt: zij staat onder het metafysische verdikt van de waarheid.

Stelt Foucault de vraag naar de relatie van macht en waarheid in de
sexualiteit en staat achter deze conceptie Nietzsches analytiek van de macht,
Derrida onderzoekt de verklonkenheid van waarheid en sexualiteit op een
soortgelijke manier in een studie over Nietzsche. Daarin stelt hij zich ten doel
de ondergeschiktheid van de ontologische differentie t.o.v. de differentie van
de geslachten aan te tonen.

De ontologische differentie is een term die door Heidegger is ontwikkeld.
Wanneer wij om ons heen kijken dan zien wij allerlei dingen en mensen.
Daarvan kunnen wij ondanks hun onderlinge verschillen telkens zeggen: het
is, het zijn zijnden die er als zijnden zijn. De vraag die de metafysika zich altijd
gesteld heeft is: wat is dat zijn dat al deze zijnden verenigt, zo dat men telkens
kan zeggen: het is; en zij heeft deze vraag beantwoord door de zijnden af te
leiden van een hoogste zijnde dat hun oorsprong zou zijn. De vraag naar het
zijn van de zijnden wordt dus telkens bemiddeld door de vraag naar het
hoogste zijnde, naar hun oorsprong. De oorsprong als laatste grond gedacht,
wordt benoemd als god en alle metafysika is dus onto-theologie. Tegen deze
eeuwenoude konstruktie brengt Heidegger in dat het beantwoorden van de
vraag naar het zijn van de zijnden vanuit een hoogste zijnde geen antwoord is
op de zijnsvraag, maar deze juist uitsluit. Men heeft het zijn naar analogie van
de zijnden als oorsprong gedacht, het zijn echter dat de onto-theologische
konstruktie van de metafysika mogelijk heeft gemaakt, blijft als zodanig
ongedacht. Daarom spelt Heidegger soms dit ongedachte zijn als Seyn, en het

129



zijn van de onto-theologische geaardheid (Verfassung) van de metafysika als
Sein. Het onderscheid tussen Sein (het zijn van de zijnden gedacht vanuit een
hoogste zijnde) en Seyn (het zijn dat ongedacht blijft, maar de metafysika als
onto-théologie heeft mogelijk gemaakt) benoemt Heidegger met de term
ontologische differentie.!

De mogelijkheid om in het duits bij gelijkblijvende uitspraak Sein en Seyn
van elkaar te onderscheiden, korrespondeert in het frans met de mogelijkheid
différence van différance te onderscheiden. “La différance” is de titel van een
rede die Derrida in 1968 heeft gehouden voor de Societé francaise de philoso-
phie. In deze rede wordt vooral gesproken over de differentie tussen spreken en
schrijven. Deze thematiek verwijst naar wat Derrida elders als logocentrisme
aanklaagt. Onze kultuur beschouwt het geschreven woord slechts als afbeel-
ding van het gesproken woord. Het gesproken woord dekt het geschrevene. De
waarheid van het geschrevene wordt geproduceerd door een verwijzing naar
diens oorsprong: het gesproken woord. De relatie tussen het geschreven en het
gesprokene is dus onto-theologisch. Différance staat voor het spel van diffe-
renties dat het taalsysteem, de woordvelden en de syntaxis, konstitueert en het
subjekt in staat stelt te spreken. Maar dit spel van differenties wordt eerst
mogelijk gemaakt door een différance, die (als Heideggers Seyn) is verdwenen,
echter niet zonder een spoor achter te laten. Het is niet het subjekt, niet het
bewustzijn dat de taal laat ontstaan, maar de différance die ongeweten,
onbewaust blijft. Als één van de belangrijkste momenten in de dekonstruktie
van het logocentrisme noemt Derrida Nietzsche, die de belangrijkste aktiviteit
van de filosofie als onbewust heeft beschouwd. Onbewust is het verschil
waarvan de filosofie leeft zonder het te reflekteren: “Jeder Begriff entsteht
durch Gleichsetzen des Nichtgleichen?, zo schrijft hij. Veel meer dan Heideg-
ger probeert Derrida het oeuvre van Nietzsche op zijn waarde te schatten, in
het vervolg zal hij Heidegger daarvanuit kritiseren. Voorlopig lezen wijin “La
différance’:

Is niet heel het denken van Nietzsche een kritiek op de filosofie als
aktieve indifferentie ten aanzien van de differentie, als een systeem van a-
diaforistische reduktie of repressie? Dat sluit niet uit dat volgens dezelfde
logika, volgens de logika zelf, de filosofie in en van de différance leeft en
blind is ten opzichte van het gelijke dat niet hetzelfde is. Het gelijke is juist
de différance (met een a) als uitgestelde en dubbelzinnige overgang van
het ene differente naar het andere, van de ene term van de oppositie naar
de andere. Men zou op deze wijze alle paren van tegenstellingen weer op
kunnen nemen waarop de filosofie is opgebouwd en waarvan ons vertoog
leeft, om aan hen niet het verdwijnen van de tegenstelling te zien, maar
een noodzakelijkheid die zich zo aankondigt, dat één van de termen als
différance van de andere verschijnt, als de andere in de ekonomie van het
gelijke verschillend/opgeschort (het intelligibele als van het sensibele
verschillend, als het opgeschorte sensibele; het begrip als verschillende/

1. Vgl. Martin Heidegger: Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik,in M.H.: Identitit
und Differenz, Pfullingen 1976

2. Friedrich Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn, Werke, ed.
Schlechta, deel III, pag. 313

130



opgeschorte - verschil scheppende/opschortende intuitie; de kultuur als
verschillende/opgeschorte - verschil scheppende/opschortende natuur;
elk andere van de physis — techne, nomos, thesis, maatschappij, vrijheid,
geschiedenis, geest enz. — als verschillende/opgeschorte phisis of als
verschil scheppende/opschortende physis. Physis in différance.) (-) Van-
uit de ontvouwing van dit gelijke als différance kondigt zich de gelijkheid
aan van het verschil en van de herhaling in de eeuwige terugkeer.?

Tot nu toe hebben wij drie manieren de differentie te denken beschouwd.
Bij Heidegger die tussen zijn en zijnden, bij Derrida die tussen spreken en
schrijven en bij Nietzsche die tussen gelijkheid en verschil als zodanig. Altijd
legt de metafysika de oorsprong bij de eerste term, altijd overheerst het eerste
het tweede. Maar hun gemeenschappelijkheid heeft geen oorsprong, alleen een
verdwijnpunt. In de vertaling van différance benadrukte ik tot nu toe het
verschil. Maar différer betekent ook uitstellen, opschorten. De metafysika
maakt een omweg, zij stelt de zijnden gelijk als zijn, het gesproken woord
wordt gedacht als afbeelding van de ‘werkelijkheid’, zoals het geschreven
woord het gesproken woord zou afbeelden, de gelijkheid identificeert wat niet
gelijk is, subsumeert het andere onder het gelijke. Deze omweg is ook
kenmerkend voor de differentie van de geslachten. Man en vrouw worden als
verschillend gedacht, maar het verschil legitimeert de superioriteit van de man,
de differentie wordt niet als zodanig gedacht. Welke andere wraak blijft de
vrouw over dan de waarheid?

Men weet dat Nietzsche veel over de vrouw heeft geschreven. En gewoon-
lijk, en niet zonder reden, beschouwt men hem als antifeminist. Aande andere
kant heeft men altijd moeite gehad de positieve funktie van de vrouw in zijn
werk te verklaren. Een van de redenen daarvan is dat men niet heeft ingezien
hoezeer haar figuur met die van de waarheid is verklonken. En dat terwijl dat
toch zo voor de hand lag:

Gesteld dat de waarheid een vrouw is —, welnu, is de verdenking dan
niet gerechtvaardigd dat alle filosofen, voorzover zij dogmatici waren,
weinig verstand van vrouwen hadden? Dat de afschuwelijke ernst, de
kritische opdringerigheid waarmee zij tot nu toe de waarheid plachten te
benaderen, onhandig en ongeschikte middelen waren, om juist een
vrouw voor zich in te nemen?*

Derrida is niet de enige die de verwantschap tussen waarheid en vrouw in
Nietzsches oeuvre heeft onderzocht (Deleuze en Klossowski hebben dat ook
gedaan), maar wel degene die zijn onderzoek expliciet in het licht van het
feminisme heeft gesteld. Men zou haast kunnen spreken van een rehabilitatie
van Nietzsche voor de feministische kritiek. Ik wil proberen de kerngedachte
van Derridas rede die hij in 1972 op het Nietzschecolloquium te Cerisy-la-Salle

3. Jacques Derrida: La différance, in J.D.: Marges de la philosophie, Parijs 1972, pag. 18f.
4. Friedrich Nietzsche: Vorrede zu Jenseits von Gut und Bose, Werke, ed. Schlenchta, deel II,
pag. 313

131



hield?, kort samen te vatten.

De metafysische traditie leeft vervreemd van de waarheid. Sinds Plato
heeft de mens zijn waarheid verloren. Zij is niet van deze wereld, maar daarin
slechts als idee aanwezig. Voor het christendom is de waarheid God, ook hij
verblijft niet hier maar elders. De tijd van het geschapene is niet zijn eigen tijd,
maar de tijd van de heilsverwachting. Geschiedenis is wachten op de komst
van God, een wederkomst. De theoretische concepties van het platonisme en
van het christendom leven voort in onze conceptie van de geschiedenis. De
mens is zijn waarheid verloren op het moment dat de geschiedenis, de
geschiedenissen, begonnen en heel de geschiedenis, al de geschiedenissen, zijn
geen andere poging dan deze oorsprong terug te vinden. De voltooing van de
geschiedenis wordt door ons gedacht als een herstel van de oorsprong.
Daarom is de waarheid een spel dat wij met haar spelen, maar zij ook met ons.
Want juist het verlies van de waarheid postuleert haar transcendente aanwe-
zigheid, zij is tegelijkertijd aan- en afwezig, - ja zij is aanwezig als afwezige.
Precies ditzelfde mechanisme herkennen wij in de psychoanalyse als het
mechanisme van de kastratie. De angst voor het verlies van het geslacht is
tevens de invoeging in een orde, — voor de man; voor de vrouw is het de
erkenning van de afwezigheid van haar geslacht. Daarom gaat voor de man
tegelijkertijd een verlokking en een dreiging van de vrouw uit: zij is de
gekastreerd/kastrerende. Maar netzoals de waarheid met ons speelt door
tegelijkertijd aan- en afwezig te zijn, zo speelt de vrouw met de kastratie:

De ‘vrouw’ - het woord maakt epoche - gelooft netzomin aan de
kastratie als aan de keerzijde daarvan, de antikastratie. Zij is te listig om
daaraan te geloven en zij weet — daarvan moeten wij, maar wie, wij?, het
leren - dat een dergelijke omkering haar elke mogelijkheid tot het
simulacrum zou ontnemen en tegelijkertijd in waarheid op hetzelfde zou
uitlopen en haar meer dan ooit in de oude tredmolen zou opnemen (-).
Weliswaar heeft de ‘vrouw’ het kastratie-effekt nodig omdat ze zonder
noch zou kunnen verleiden, noch begeerte zou kunnen opwekken, maar
klaarblijkelijk gelooft zij daar niet aan. ‘Vrouw’ is, wat daar niet aan
gelooft en ermee speelt. Ermee speelt, overeenkomstig een nieuw begrip
en een nieuwe struktuur van het geloof dat er op uit is te lachen. Van de
man, over de man weet zij, met een weten waaraan geen dogmatische of
lichtgelovige filosofie zich ooit zou kunnen meten, dat de kastratie niet
plaats vindt (geen oord heeft).®

De waarheid funktioneert in het wijsgerig vertoog op dezelfde wijze als
het kastratiemechanisme in de relaties tussen mannen en vrouwen. Daarmee
neemt de vrouw de positie van de waarheid in, ja zij is als het ongedachte van

5. De tekst van deze rede ken ik in drie versies:
Jacques Derrida: La question du style, in: Nietzsche aujourd’hui?, deel I, Intensités, Parijs
1973
Jacques Derrida: Eperons, Les styles de Nietzsche, Parijs 1978
Jacques Derrida: Eperons, Les styles de Nietzsche, Venetié 1976, een viertalig (frans, italiaans,
engels en duits) editie, waarnaar ik hier citeer en vertaal

6. Jacques Derrida: Epcrons, Les styles de Nietzsche, Venetié, 1976, pag. 48f.

132



de traditie ‘de waarheid van de waarheid’ (men zou een ironieteken moeten
vitvinden om deze aanhalingstekens te vervangen) zelf. Op een geheel andere
wijze dan Foucault vraagt Derrida naar de gelijkoorspronkelijkheid van
sexualiteit en de waarheid en daarmee van sexualiteit en filosofie. Want op het
moment dat de vrouw spreekt, wordt de filosofie als zodanig onmogelijk, zoals
filosofie slechts mogelijk is bij de gratie van het zwijgen van de vrouw: *“(-)
wanneer de vrouw waarheid is, dan weet zij dat er geen waarheid is, dat de
waarheid niet plaats vindt (geen oord heeft) en dat men de waarheid niet
bezit.””’

Op grond van de konkatenatie van vrouw en waarheid, van kastratie en
vervreemding, is Nietzsches houding ten opzichte van de vrouw volgens
Derrida tot drie posities te herleiden: de vrouw wordt veroordeeld als macht
van de leugen, de vrouw wordt veroordeeld als macht van de waarheid, de
vrouw wordt geacht en bemind als positieve verschijning aan gene zijde van
deze dubbele negatie; alleen, deze derde positie is haar slechts zelden gegund.
De metafysika als vraag naar het zijn heeft haar antwoorden gesteld in termen
van de waarheid omtrent dat zijn, de waarheid blijkt echter te bestaan bij de
gratie van de opsluiting van de vrouw in het mechanisme van leugen en
waarheid, schijn en zijn, d.w.z. in een uitsluiting van de vrouw uit het wijsgerig
vertoog, een uitsluiting d.m.v. een opsluiting. Als ongedachte van de traditie
neemt zij tevens de positie van het centrum van die traditie in. Geen wonder
dat de differentie van de geslachten nog vooraf blijkt te gaan aan de ontolo-
gische differentie: “Er bestaat (-) geen waarheid als zodanig van de differentie
van de geslachten, van de man of van de vrouw als zodanig; in het tegendeel,
elke ontologie vooronderstelt, verbergt deze onbeslisbaarheid wier gevolg zij is

().

Vanuit dit inzicht kritiseert Derrida Heidegger. Heidegger heeft in zijn
Nietzschekommentaar gepoogd diens filosofie op te nemen in de metafysische
traditie. Dat is alleen al daarom niet mogelijk, omdat Nietzsche heeft gezien
dat de ontologische differentie ondergeschikt is aan de differentie van de
geslachten, d.w.z. beter nog dan Heidegger het oord heeft opgespoord waar
metafysika als zodanig eerst kan ontstaan.

Ik geloof dat wij aan de lektuur van Derrida de volgende konklusie
kunnen ontlenen. Wanneer er geen waarheid omtrent de differentie van de
geslachten bestaat, ja wanneer de waarheid deze differentie tot vooronderstel-
ling heeft, dan wordt het duidelijk dat een filosofie van of over de sexualiteit
onmogelijk is. Nochtans spreekt de filosofie over de sexualiteit en ervaren wij
de sexualiteit altijd in het bijzijn van de waarheid. Wij willen de waarheid
vertellen over iets dat waarheid als zodanig eerst mogelijk maakt, en dat ten
koste gaat van de vrouw. Daarom presenteert de sexualiteit zich aan ons als
een geheim, juist omdat wij er waarheid over willen formuleren. Laten wij de
waarheid afschaffen en daarmee de leugen, de schijn en het geheim, zodat wij

7. Jacques Derrida: op. cit. pag. 42f.
8. Jacques Derrida: op. cit. pag. 80f.

133



niet langer hoeven te leren ““gleichsam auf den Riicken eines Tigers in Trdumen
hingend.””®

Opmerking: het onderscheid dat Derrida tussen différence en différance (met
een g) maakt zou men in nederlandse vertaling misschien kunnen uitdrukken
door in het eerste geval verschil, in het tweede geval versgil (met een g) te
spellen; de konnotatie van de opschorting laat zich moeilijk in het nederlands
overbrengen, tenzij men beseft dat verschil altijd ook tijdigheid impliceert.

Opmerking: Dit artikel verscheen eerder in: Cimedart, Faculteitsblad van de
Centrale Interfaculteit van Amsterdam, mei 1979, pag 20-23.

9. Friedrich Nietzsche: iiber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn, Werke, ed.
Schlechta, deel III, pag. 311

134




Eric Bolle

HOE IS HET KIND UBERHAUPT MOGELIJK?
Over Jacques Derrida: ‘De la grammatologie’

Gesteld tegenover de binaire machines die de macht van de sexualiteit in
onze maatschappij konstitueren: ben je man of vrouw, ouder of kind, homo of
hetero - kan de filosofie er niet om heen de metafysische grondslagen: de
identiteit en de oppositie, die deze binariteit funderen, te onderzoeken. Wat
betreft de genealogie van de vraag: ben je ouder of kind - heeft Derrida dat
onder meer in “De la grammatologie’ gedaan.

Derrida beschouwt de westerse metafysika van Plato tot Hegel als
logocentrisch en als fonocentrisch. Het gesproken woord wordt beschouwd als
datgene, wat het zijn het meest nabij is, de stem wordt als het enige orgaan
beschouwd, dat het zijn als aanwezigheid, als presentie, kan aanroepen. Alleen
de spraak wordt ertoe in staat geacht de volheid van het zijn als aanwezigheid te
benoemen. De waarheid wordt binnen deze traditie dan ook gedacht als
onverborgenheid (alétheia) of als adekwatie, als overeenstemming van wat is
met wat gezegd wordt.

Ook Rousseaus denken dat zich binnen deze traditie beweegt en waaraan
“De la grammatologie” is gewijd, is logocentrisch en fonocentrisch. Zo schrijft
Rousseau: “De talen zijn gemaakt om gesproken te worden, het schrift dient
slechts als supplement van de spraak. Het schrift is slechts de representatie van
de spraak en het is bizar dat men meer aandacht besteedt aan het bepalen van
het beeld dan aan het bepalen van het objekt.”” (Rousseau, geciteerd naar de
flaptekst van De la grammatologie)

De onderschikking van het schrift aan de spraak is één van de voor-
naamste kenmerken van het logocentrisme. Het gaat ervan uit dat de spraak
dichter bij de oorsprong, dichter bij het zijn van de zijnden staat. De eerste
mensen spraken, zij schreven niet, zij kenden wel het gebruik van de stem,
maar niet van het schrift. Het schrift is uitgevonden toen de. mensen niet meer
op hoor-afstand van elkaar leefden, en met de bedoeling elkaar te overheersen.
Rousseau beschouwt de uitvinding van het schrift als een instrument voor de
uitoefening van de heerschappij en als een bedreiging van de volkssoevereini-
teit. Telkens weer wordt hij nostalgisch bij de gedachte aan de gelukkige dagen

135




toen de mensen het schrift, en daarmee de onderdrukking, nog niet kenden;
want eerst met het schrift begint de geschiedenis.

Rousseau beschouwt het schrift als supplement van de spraak, d.w.z. dat
het schrift het mogelijk maakt het afwezige te representeren en de oorsprong,
het aanwezige, te suspenderen. Deze mogelijkheid van het schrift de oorsprong
te (doen) vergeten, beschouwt hij als gevaarlijk. De afwezigheid van de
oorsprong, van het transcendentale signifikaat, maakt immers een spel moge-
lijk dat zich aan geen regels behoeft te storen. Het schrift, wanneer het zich aan
geen verwijzing naar de oorsprong houdt, zich niet aan de stem oriénteert, is
een spel binnen de taal, een spel in de wereld. Reeds Plato had geschreven dat
de spraak de vader, het schrift het kind in de taal zijn en dat het kind zich naar
zijn vader, het schrift zich naar de spraak moet richten. Door het schrift te
ontwaarden, door hem geen enkele autonomie toe te kennen, door de filosofie
tegen de literatuur in te zetten, zorgt men ervoor dat het spel van de wereld, het
spel dat de wereld zelf is, wordt gereduceerd tot een spel in de wereld. Deze
voor de metafysische traditie van Plato tot Hegel kenmerkende operatie
bestaat erin elke betekenaar naar een betekenis te laten verwijzen, bij elk
woord de oorsprong op te roepen en vooral blind te blijven voor het feit dat
elke betekenaar een betekenis is, en elke betekenis een betekenaar, en dat er
dus geen oorsprong, geen transcendentaal signifikaat bestaat. Dat de wereld
een spel van de tekens is en een gevecht van de interpretaties, dat is een inzicht
dat eerst bij Nietzsche doordringt en, zo niet een nieuwe periode, dan wel de
grens van het westerse denken markeert. Tegenover de metafysische traditie
stelt Derrida de grammatologie, die het spel, de différance als oorsprongloze
omweg en opschorting van de tekens reflekteert en praktizeert: “Dat het
signifikaat oorspronkelijk en wezenlijk (=) spoor is, dat het altijd al in de
positie van signifikant verkeert, dat is de schijnbaar onschuldige gedachte
waarin de metafysika van de logos, van de aanwezigheid en van het bewustzijn,
het schrift moet reflekteren als haar dood en als haar bron.”” (De la gramma-
tologie, pag. 108) Een grammatologische periode, die de verhouding tussen
spraak en schrift, tussen ouder en kind, weigert als een oppositie te beschou-
wen, zou wel eens het einde van het kind, het einde van de ouder kunnen
inluiden. In elk geval geeft Derrida met zijn onderzoek naar de supplements-
verhouding tussen spraak en schrift, tussen ouder en kind, de mogelijkheid het
einde van de pedagogie te denken.

Wat verstaat Rousseau nu precies onder het supplement en waarom
beschouwt hij het als gevaarlijk? Rousseau veroordeelt het schrift omdat het
het aanwezige afwezig en het afwezige aanwezig stelt. Het vervreemdt ons van
de oorsprong en maakt het mogelijk dat men het teken voor een ding houdt,
het maakt het vrije spel van de representaties mogelijk. Voorzover het schrift
enerzijds de spraak verrijkt, verrijkt het de aanwezigheid; anderzijds - voor-
zover het in de plaats van de spraak komt te staan, verarmt het de aanwezig-
heid, is het de vijand van de oorsprong. Omdat het schrift niet natuurlijk is,
maar eerder de natuur overkomt en haar overheerst, is het de vervreemding
van de oorsprong, zolang het zich echter naar de spraak richt blijft het de
oorsprong trouw. Het schrift, het supplement, is dus de mogelijkheid tot het
goede en tot het kwade tegelijk. Daarom is het supplement gevaarlijk. Het
supplement bemiddelt tussen de natuur en de maatschappij, het is tegelijk het

136



gemis en de mogelijkheid het gemis te overwinnen. De kindheid is nu de eerste
manifestatie van het gemis in en van de natuur, die het supplement nodig heeft.
Hoe is het mogelijk dat de mens van nature zwak is? Hoe kan het zijn dat de
natuur krachten van ons vergt die zij zelf niet levert? Hoe is het kind iiberhaupt
mogelijk? Zonder de kindheid zou het supplement nooit in de natuur kunnen
verschijnen, hier is het de kans van de mensheid en de mogelijkheid tot haar
perversie. Het supplement bemiddelt dus niet alleen tussen spraak en schrift,
maar ook tussen natuur en maatschappij, en zijn meest in het oog springende
manifestatie is de kindheid.

Rousseau schrijft dat als Emile, zijn opvoeding, dit gevaarlijke supple-
ment zou kennen, hij verloren zou zijn. Het gevaarlijke supplement breekt
immers met de natuur doordat het haar, in het beste geval, representeert, maar
meer nog, in het slechtste geval, de natuur, de oorsprong vergeet. In dit tweede
geval produceert het supplement nog slechts beelden die met geen enkele
waarheid korresponderen. Het supplemént gaat dan verleiden, vooral tot
onanie. Het supplement weet het verlangen van de juiste weg af te brengen, het
weet een valse presentie in de vorm van zelfbevrediging op te roepen, het weet
perverse beelden, - beelden die tezelfdertijd Sade oproept, te koppelen aan
valse realiteiten. Daarom staat Rousseau Emile nog liever aan de vrouwen af
dan aan zichzelf. Voor Rousseau is de onanie het paradigma bij uitstek van de
perversie. Maar het gevaar is tevens de redding. Het supplement kan tegen
zichzelf worden ingezet. Het kan zowel het verbod overschrijden als het
respekteren. Als het schrift zich naar het woord, als het verlangen zich naar de
oorsprong richt, dan kan de auto-erotiek vermeden worden en het verlangen
naar aanwezigheid, het gemis, door de vrouw worden opgeheven. Allemaal
taken voor de pedagoog: ja, de mogelijkheid van de pedagogie is het bestaan
van dit gevaarlijke supplement:

Voor Rousseau staat het begrip van de kindheid altijd in een
verhouding tot het teken. Preciezer uitgedrukt: de kindheid is de niet-
verhouding tot het teken als zodanig. Wat is echter een teken als zodanig?
Er bestaat geen teken als zodanig. Ofwel het teken wordt als een ding
beschouwd, dan is het geen teken. Ofwel het is een verwijzing, maar dan
is het niet zichzelf. Volgens Rousseau staat de naam kind voor een
toestand waarin een verhouding tot een onafhankelijke, in zekere zin
terwille van zichzelf beminde signifikant, een fetisch dus, niet zou mogen
voorkomen. Nu is het echter zo dat de struktuur van de imitatie een
dergelijke pervers gebruik in zekere zin verbiedt en tegelijk toestaat.
Zodra een signifikant ophoudt te imiteren, wordt het gevaar van de
perversie zonder meer akuut. Maar reeds binnen de imitatie kan de
verschuiving tussen het ding zelf en zijn verdubbeling, nauwkeuriger:
tussen de zin (le sens) en zijn beeld, de innesteling van de leugen, de
vervalsing en de ondeugd mogelijk maken. Vandaar de aarzeling in
“Emile”. Enerzijds begint alles met de imitatie, het kind leert slechts aan
de hand van het voorbeeld. Hier is de imitatie goed (-). (-) Maar de
imitatie draagt reeds de vooronderstellingen voor haar vervalsing in zich.
Daar ligt, kort gezegd, het gehele opvoedingsprobleem in “Emile”. (De
la grammatologie, pag. 291 v.)

137



Het supplement als mogelijkheid tot representatie, imitatie en ver-beel-
ding van de werkelijkheid, is tegelijk de mogelijkheid tot het goede en tot het
kwade. Daar de mens in het gemis is geplaatst, deze grote paradox van de
natuur, is hij altijd een oud(er-) mens(en) kind. Juist het gemis, de afval van de
oorsprong, maakt de geschiedenis als herstel van de oorsprong mogelijk,
vandaar ook de mogelijkheid van de pedagogie, die mét de gedachte van de
vervolmaakbaarheid, ons leven, - maar hoe lang nog? - bedwingt en beheerst.
Tot slot een citaat dat deze thematiek samenvat:

Zo maakt de supplementariteit dus al dat mogelijk, wat het eigen-
lijke van de mens uitmaakt: het gesproken woord, de maatschappij, de
hartstocht enz. Maar: wat is dit eigenlijke van de mens? Het is enerzijds
iets waarvan de mogelijkheidsvoorwaarde voor en biiten de mens moet
worden gedacht. De zelfverkondiging van de mens is sinds (en door) de
supplementariteit mogelijk, die daarom noch een accidenteel, noch een
essentieel attribuut van de mens is. Want anderzijds, omdat de supple-
mentariteit niets, noch presentie, noch absentie is, kan zij ook noch een
substantie, noch een essentie van de mens zijn. Zij is precies het spel van
presentatie en absentie, de opening tot dit spel dat geen enkel concept van
de metafysika of van de ontologie kan begrijpen. En zo komt het dat dat
eigenlijke van de mens niet het eigenlijke van de mens is: maar integen-
deel de dislokatie van het eigenlijke als zodanig, de onmogelijkheid - en
dus het verlangen - van het bij-zich-zijn (la proximité a soi); de onmoge-
lijkheid en daarmee het verlangen van de zuivere presentie. Dat de
supplementariteit niet het eigenlijke van de mens is, betekent niet alleen -
en net zo radikaal - dat zij niet iets eigenlijks is, maar ook dat haar spel
dat, wat men de mens noemt, voorafgaat en hem overstijgt. De mens kan
zich slechts mens noemen doordat hij grenzen trekt, die zijn andere: de
zuiverheid van de natuur, van de animaliteit, van de oorspronkelijkheid,
van de kindheid, van de waanzin, van de goddelijkheid - uit het spel van
de supplementariteit uitsluiten. Het naderen van deze grenzen wordt als
zonder omweg en opschorting (sans différance) verlangd. De geschiede-
nis van de zich mens noemende mens is de artikulatie van a/ deze grezen
onderling. Alle begrippen die bepalingen van een niet-supplementariteit
zijn (natuur, animaliteit, oorspronkelijkheid, kindheid, waanzin, godde-
lijkheid enz.) bezitten klaarblijkelijk geen enkele waarheidswaarde. Zij
behoren - overigens tezamen met de idee van de waarheid zelf - aan een
epoche (époque) van de supplementariteit toe. Zij hebben slechts bete-
kenis binnen de geslotenheid van het spel. (De la grammatologie, pag.
347 v.)

In dit citaat koncentreert zich Derrida’s aanval op het humanisme, de
antropologie, en naar mijn mening ook de pedagogie. Het supplement zou dus
het wezenlijke en het eigenlijke van de mens zijn. Het supplement bevindt zich
echter voortdurend voor en buiten de mens, het verhoudt zich tot de mens als
zijn mogelijkheidsvoorwaarde, als een transcendentale grootheid. Enerzijds is
de mens eerst door het supplement mogelijk (vandaar het transcendentale),
anderzijds kan het hem niet als zijn eigen, zijn eigen eigenschap worden
toegeschreven. In die zin is het supplement niets en toch alles: de opening van
het spel waaraan de mens toebehoort. Hierin wortelt zijn verlangen, zijn

138



gemis. Enerzijds wil de mens absoluut eigenlijk zijn, anderzijds kan hij eerst
mens zijn door iets wat hem oneigenlijk is: het supplement. Om aan deze
afschuwelijke transcendentale ont/verworteling van zichzelf te ontkomen kan
de mens zich slechts het supplement als norm voorstellen, als een norm die de
natuur, de animaliteit, de oorspronkelijkheid, de kindheid, de waanzin en de
goddelijkheid uitsluit omdat deze de dreiging van de vernietiging van juist deze
norm belichamen. Op dezelfde wijze waarop het leven van deze grootheden de
différance (die Rousseau als oppositie denkt) eerst mogelijk maken én bedrei-
gen maakt het supplement de mens eerst mogelijk én bedreigt hem met zijn
dislokatie. Evenzo als deze dislokatie de mens bedreigt, bedreigt zij ook de
oppositie ouder — kind. Met het humanisme valt Derrida dus hier ook de
pedagogie aan, en toont het ontbreken van hun fundament.

139



140



141



142




Eric Bolle

HET EINDE VAN DE IDENTITEIT
Sexualiteit en differentie bij Pierre Klossowski

Een breed spektrum van de dialektiek, van Goethe tot Marx, heeft het
zelfbewustzijn gedefiniéerd als funktie van het andere, als vervreemding en de
opheffing daarvan. Goethe bekent dat de opgave die de mens zichzelf sinds de
oudheid heeft gesteld: ken u zelf!, hem al vroeg als een verdachte list van in het
geheim verbonden priesters voorkwam. Tegenover een dergelijke valse be-
schouwelijkheid stelt hij een aktieve, faustische levenshouding: “‘De mens kent
slechts zichzelf inzover hij de wereld kent, die hij slechts in zich en zich slechts
in haar gewaar wordt. Elk nieuw objekt, wel beschouwd, ontsluit een nieuw
orgaan in onszelf.”! Ook Marx breekt met de klassieke voorstelling van het
zichzelf representerende ik: “De vervreemding van de mens, in het algemeen
elke verhouding waarin de mens tot zichzelf staat, wordt eerst verwerkelijkt in
de verhouding waarin de mens tot de ander staat.”? Het ik leeft dus in de
vervreemding van zichzelf maar gewint zijn eigen zijn in een bemiddeling die
het niet alleen konstitueert maar ook de glans verleent van het eigene, van het
historische avontuur. Breken Goethe en Marx met een valse voorstelling van
vrijheid en noodzakelijkheid, anderzijds stellen zij het ik de verzoening met de
wereld eerder als een belofte dan als een realiteit in het vooruitzicht. Tegenover
deze belofte van de dialektiek het Zelfde met het Andere te verzoenen, lijkt
Klossowskis werk op het eerste gezicht een vreemde, haast vulgaire porno-
theologie.

Dat ze een teken zijn, dat is het wat de mensen in de kodes opneemt.
Elkaar beminnen zonder iets voor elkaar te betekenen, dat is hen niet gegeven.
Stel u voor het huis van Octave en Roberte met in het gastenvertrek een blad
met instrukties: De gast wordt welkom geheten als een bevrijder en uitgeno-
digd het hoogste genoegen van de gastheer, de aktualisering in de vrouw des
huizes van haar inaktuele essentie van gastvrouw, te bevredigen. Kent Octave
als heer des huizes de existentie van Roberte als vrouw des huizes, d.w.z. kent
hij haar volkomen voorzover zij samen zijn, zodra een derde verschijnt kent hij

1. Deze opmerking staat in Goethes opstel: Bedeutende Fordernis durch ein einziges geistreiches
Wort.
2. Karl Marx: Okonomisch-philosophische Manuskripte (1844), MEW Erg. Bd. 1, pag. 518

143



haar in éen opzicht niet. Hij kent haar niet, en dat is in de gastvrijheid haar
essentie - als gastvrouw en kan haar dus niet volkomen beminnen, daar hij niet
al haar betekenissen kent. Wel, en dat is voor Octave het hoogste genoegen -
kan hij haar in die hoedanigheid kennen door getuige te zijn van haar overspel
met de gast. Tot dit overspel wordt de vreemdeling dan ook uitgenodigd.’

Het probleem dat deze ‘Wetten van de gastvrijheid’ stellen is precies het
probleem dat de filosofie zich altijd heeft gesteld: dat van de identiteit. De
veronderstelde (metafysische) of opgeschorte (dialektische) identiteit van
essentie en existentie, van wezen en verschijning, markeert precies die plaats
waar het denken zichzelf moet bekennen ondergeschikt te zijn aan toeeige-
ningsprocedures. De gastheer of gastvrouw schenkt, de heer of vrouw des
huizes neemt en regeert. Octave bemint slechts voorzover hij kent, maar
bemint totaal, vandaar zijn voyeurisme dat de rollen van geven en nemen
tussen gastheer en gast omkeert en zo alsnog Octave in de gelegenheid stelt zijn
vrouw te beminnen, zij het in een andere hoedanigheid, als iemand anders.

Nu heeft het overspel altijd al de funktie gehad het huwelijk eerder te
redden dan het prijs te geven, d.w.z. de institutionele identiteit van de partners
te handhaven. Dat is echter met Roberte niet het geval. Octave wil haar in al
haar gestalten kennen en beminnen, kan dit echter alleen door haar absoluut
prijs te geven aan al die situaties waarin zij onafhankelijk is van hem, maar wel
door hem gezien wordt. Robertes gestalte lost zich aldus op in de beelden die
hij van haar heeft en die anderen van haar scheppen. Roberte betekent niet
langer dat éne lichaam dat die éne naam draagt. In de beelden lost zich de
éenheid van haar lichaam op om geboorte te geven aan al die schijn- en
drogbeelden, al de fantasma’s en simulacra die het verloop van de romancy-
clus zullen bepalen.

Ik wil hier echter niet zo zeer over de romans praten maar eerder over de
theoretische positie die Klossowskis werk inneemt. In een latere tekst* kom-
mentarieert hij de betekenis van de Robertefiguur. Hij noemt daar de naam
Roberte als een uniek teken, een naam die zichzelf genoeg is en die staat voor
alles wat er in de wereld gebeurt. Daarom stelt deze naam ons onder de dwang
van een denken dat “plotseling op het ogenblik van zijn hoogste intensiteit
zichzelf door een teken betekent: meer nog, een moment waarop de intensiteit,
op een niveau waarop zij zichzelf reflekteert, zich door die naam betekent. De
koincidentie van dit teken met de intensiteit vormt zo de koherentie van het
denken dat langs deze weg zijn dwang uitoefent.” Deze dwang korrespondeert
enerzijds met de onmededeelbare samenhang van het denken met de wereld en
anderzijds met het ontbreken van juist die samenhang. Hier herkennen wij het
belangrijkste antidialektische moment van Klossowskis denken: de differen-
tie, het gelijktijdig voorkomen van parallel verschijnende verschillen. Deze
filosofie is met opzet scheel: “op dezelfde wijze waarop de kode van het
alledaagse leven ons dwingt ons uit te drukken d.m.v. een teken dat de hoogste
intensiteit belichaamt: ‘ik’ (d.w.z. door de grammatikale fiktie van een per-

3. Vgl. Pierre Klossowski: Roberte ce soir, Parijs (Minuit) 1953, pag. 11-19
4. Pierre Klossowski: Protase et apodose, in het aan hem gewijde nummer van L'Arc (nr. 43,
1970)

144




soonlijk voornaamwoord) gebeurt het meer dan eens dat wij daarin volkomen
afwezig blijven.” Vandaar stelt zich het dilemma “‘te weten dat het verblijf in
de koherentie van een uniek teken betekent ervan af te zien te leven in een
wereld die wordt gekonstitueerd door een onsamenhangendheid die de kode
van de alledaagse tekens regeert. Zo betekent het aanvaarden van de dwang die
het denken uitoefent op de koherentie van een uniek teken het aanvaarden van
de waanzin. Maar af te zien van dit unieke teken om in de wereld te kunnen
leven betekent niet minder de voortdurende dwang van het unieke teken te
ondergaan voorzover het denken van dat teken ons in het geheim gadeslaat:
ook hier aanvaardt men de waanzin.”

Dit betekent voor de konstruktie van de romans dat de onbemiddelde
identiteit van Roberte (een fiktie) moet wijken voor een door het getal van haar
toevallige minnaars bemiddelde pluraliteit van verschillende geaardheden.
Nochtans is dit slechts mogelijk voorzover Roberte onvervreemdbaar eigen-
dom blijft van Octave. Wat namelijk de relatie tussen intensiteit (het lichaam
van Roberte) en representatie (de blik van Octave) bepaald is het koncept van
de waarde. Roberte wordt objekt van een ruil, wordt handelswaar. Octave
speelt daarbij een eenvoudige rol: hij beveelt zijn vrouw hem overspelig te
worden, Roberte wordt hem echter ontrouw om hem trouw te blijven. In deze
absurditeit herkent men het principe van de tegenspraak en van de uitgesloten
derde dat niet alleen de logika zelf, maar ook de logika van het monogame
huwelijk én van het overspel regeert. Octave gehoorzaamt aan deze logika van
de ruil voorzover hij beseft dat hij slechts in de ontvreemding van zijn
eigendom het als onvervreemdbaar kan bezitten.

Ook hier herkent men een ondialektische beweging in Klossowskis
denken: wat voor de hand ligt is deze logika te bestrijden door Roberte haar
‘oorspronkelijke’ identiteit terug te geven en zo Octave van zijn vervreemding
te bevrijden. Hij slaat echter een geheel andere weg in. Op deze weg begeleidt
ons de afwerend-aanlokkende hand van Roberte die voortdurend lust ervaart
waar Octave slechts onvermogend is. Robertes hand is daarbij de zelfaffir-
merende (alleen wie is dat zelf?) gestalte van de differentie. Weliswaar staat zij
voortdurend voor het dilemma dat bij haar gasten/minnaars haar zwijgen
(haar trouw aan Octave) onzuiver is terwijl haar woorden (haar verlangen naar
de minnaar) zuiver zijn, en bij Octave haar woorden (haar trouw aan Octave)
zuiver zijn terwijl haar zwijgen (het verlangen naar haar gasten/minnaars)
onzuiver is, - dat neemt niet weg dat zij uit deze figuur (Deleuze noemt haar de
disjunktieve synthese) een lust put die haar leven kan vervullen. Wat Klos-
sowski zegt over Nietzsche geldt ook voor Roberte: de garantie van haar
identiteit verdwijnt aan de horizon van haar bewustzijn die zich van haar kant
met dit verdwijnen identificeert. ‘‘Het buitengewone van Klossowskis poging
is het opgeloste ik van zijn pathologische grond te bevrijden om daaruit het
hoogste kosmische en poétische doel te maken, meer nog een toestand van
gezondheid en heil, een toestand van hoogste affirmatie.”® Deze affirmatie zal
in “La monnaie vivante” de gestalte aannemen van het voorstel nu maar
definitief het geld af te schaffen en het door vrouwen als betalingsmiddel te

5. Gilles Deleuze: Klossowski ou les corps-langage, eerst in: Critique (1965), later in G.D.:
Logique du sens, Parijs (Minuit) 1969

145



vervangen (en omgekeerd vrouwen met mannen te betalen). Daar dit boek het
grote onderzoek naar de perversie reflekteert dat de moderne filosofie wel
noodzakelijk moet zijn, wil ik het hier in zijn voornaamste momenten samen-
vatten.

Stel u voor, een boek op groot formaat (25 bij 38 cm.) met zo’n 100
ongenummerde pagina’s. Het stofomslag, in stemmig paars, toont één van
Robertes amoureuze posities, dezelfde foto staat ook achter in het boek, men
ziet het liefdespaar daar omringd door talloze bankbiljetten. Het boek is
verlucht met foto’s van de hand van Pierre Zucca die geheel in de stijl van
Klossowskis klassieke syntaxis zijn gehouden en allemaal het karakter van
tableaux vivants dragen. Ook een klein aantal van Klossowskis tekeningen is
gereproduceerd. Zonder enige inleiding ontvouwt de aanhef de probleemstel-
ling, de scheidslijn tussen kunstvoorwerp (een beeld) en een industrieel
produkt (een ding) en de gevolgen van die scheidslijn voor de relatie tussen
moraal en leven:

Sinds het midden van de vorige eeuw heeft men uit naam van het
gevoelsleven allerlei veroordelingen uitgesproken over de verwoestende
werking van de industriéle beschaving. Wanneer men de produktiemid-
delen van de industrie verantwoordelijk stelt voor een hardnekkige
invloed op het gevoelsleven dan erkent men, onder het mom haar
demoraliserende invloed af te keuren, haar grote morele macht. Waaraan
ontleent zij die?

Zij ontleent haar macht uitsluitend aan het feit dat de akt zelf van het
produceren van objekten haar eigen eindigheid in de vraag stelt: waarin
verschilt dus het gebruik van gebruiksvoorwerpen van het gebruik van
die objekten die de kunst produceert, die niet ‘nuttig’ zijn voor het
levensonderhoud?

Niemand zou er aan denken een gebruiksvoorwerp met een simulakrum
te verwarren. Tenminste voorzover slechts als simulakrum een objekt een
noodzakelijk gebruik kan dienen.

Klossowski registreert een merkwaardige kontradiktie tussen de ruil vdn
goederen enerzijds en die van lichamen (en de fantasmatische voorstellingen
van het verlangen, de plaats van de kunst) anderzijds. Ruil van goederen vindt
plaats op grond van hun gebruik, hun produktie wordt als noodzaak verstaan.
Erotiek is echter een verkwisting, een overproduktie die als zodanig de
produktie van goederen, opgevat als kompensatie van een gemis, in de vraag
stelt. Daarbij staan arbeid en sexualiteit dus in een tegenstelling. Seks bedreigt
de instituties, die op hun beurt de angst wegnemen door haar ondergeschikt
maken aan de voortplanting, seks wordt tot genitale seks gereduceerd. Zo
woekert de strijd tussen massa en enkeling, tussen genitale en perverse
sexualiteit, tussen leven en dood. Deze strijd laat zich ekonomisch niet
verklaren, maar wel beschrijven:

Vormen de ekonomische normen niet op hun beurt een bovenbouw
van de gevoelens en niet omgekeerd hun basis, hun laatste instantie, en als
er een basis, een laatste instantie, is, wordt zij dan niet gekonstitueerd
door het gedrag van de gevoelens en impulsen? Deze vraag affirmerend

146




beantwoorden, betekent dat de ekonomische normen op dezelfde wijze
als de kunsten en de morele of religieuze instituties, op dezelfde wijze als
de manieren kennis te vergaren, een manier van uitdrukking en voorstel-
ling zijn van de impulsieve krachten. De manier waarop zij zich uitdruk-
ken in de ekonomie en tenslotte in onze industriéle wereld korrespon-
deert met de manier waarop zij worden behandeld door de ekonomie en
de heersende instituties. Dat deze basis, deze éerste en laatste instantie,
telkens bepaald wordt door zijn eigen reakties op de eerder dan haar
bestaande bovenbouw is onmiskenbaar; maar de aanwezige krachten
streven hetzelfde gevecht van basis en bovenbouw na. Welnu, als deze
krachten zich specifiek aanvankelijk volgens ekonomische normen uit-
drukken, dan scheppen zij zelf hun eigen repressie; en ook de middelen
die repressie te niet te doen, die zij op verschillende niveaus ervaren.

Het eerste institutionele wapen tegen de impulsen is de identiteit. Het
individu wordt ondergeschikt gemaakt aan zichzelf door zijn eigen energie als
een reservoir te beschouwen dat geen vorm heeft en zelf die vorm moet
scheppen om zich met zichzelf te kunnen identificeren. De gedifferentieerd-
heid van de menselijke energie krijgt niet de kans het ik op te lossen, maar dient
omgekeerd te worden ingezet om dit ik te konstitueren tegen het eigen
verlangen, tegen de eigen verlangens in. Hier ligt de grens tussen de genitale
seks van de mens die zich met de massa wel moet identificeren en haar moraal
aanneemt versus de perversiteit die weigert produktief te zijn voor de soort en
het ik vernietigt: “‘een impuls die wij pervers noemen uitsluitend omdat hij
weigert de kudde-achtige voltooiing van de individuele eenheid na te voltrek-
ken, omdat hij weigert zich bij de voortplantingsfunktie van het individu neer
te leggen, omdat hij zich in zijn intensiteit aanbiedt als iets dat onverwissel-
baar, onruilbaar is, en dus geen prijs kent.” Niet alleen de perversie, de liefde
zelf eist dat haar objekt onuitwisselbaar is, d.w.z. dat haar objekt wordt
onttrokken aan het universele cirkulatieproces van de ruil.

Tegelijkertijd met het ontstaan van het kapitalisme en de universele
uitwisselbaarheid van goederen worden ook de erotische verhoudingen aan
willekeur en onverschilligheid overgeleverd. Alleen een moraal die slechts
indirekt door dit ekonomische systeem wordt gegenereerd maar er eigenlijk
vreemd aan blijft, is ertoe in staat dit proces nog enigszins te besturen en te
vertragen. Want tegelijkertijd doemen hier de gestaltes van Sade en Fourier
op, die twee verwante, maar tegengestelde voorstellen doen voor een niet-
morele organisatie van de sexualiteit, die niet in tegenstelling staat tot de
kapitalistische produktiewijze. Beide worden geobsedeerd door de mogelijk-
heden van de merkantilisering van erotische verlangens. Sade doet in zijn
beroemde pamflet, “Fransen! Een verdere inspanning is nodig indien gij
republikeinen wilt zijn!”, de revolutionaire regering het voorstel van een
integraal atheisme dat de absolute garant van de individuele identiteit, God,
ontbindt en zo de basis schept voor een wet van universele prostitutie. Dat het
lichaam van een ander mijn verlangen oproept, wordt beschouwd als een
verwonding, een kwetsuur, waarvoor hij of zij mij schadeloos moet stellen
door het mij ter beschikking te stellen, - en omgekeerd. Bij Sade wordt, in een
latere fase, dit principe echter ondergeschikt gemaakt aan iets dat in zijn
oeuvre de signifikant van een zwart gat genoemd mag worden: de sodomie. De

147



fascinatie voor de mogelijkheden van een universele prostitutie wordt dan
steeds weer ondergeschikt gemaakt aan een voortdurende reproduktie van dit
enige simulakrum. De herhaling doet zich steeds aan deze éne akt, aan dit éne
lichaamsdeel voor. Sade valt achter zijn eigen voorstel terug en zijn oeuvre
krijgt het karakter van een machine die eerder dan een voorstel aan een
kapitalistische organisatie te doen, haar machinale en industriéle produktie-
wijze imiteert. Zo krijgt zijn werk het karakter van ‘‘een reusachtig expositie-
terrein in het hart van de stad, ééngeworden met de stad, waar men zonder het
te merken van de tentoongestelde objekten naar de objekten wandelt die men
toevallig tegenkomt, zonder dat deze geéxposeerd zouden kunnen worden; en
pas op het laatste moment beseft men, dat het juist deze zijn waarnaartoe de
gangen van de tentoonstelling leiden.”¢

Tegelijk met het achter zijn eigen voorstel terug vallen, is Sades werk
historisch daar geplaatst, waar het aan de geschiedenis meende te ontkomen.
Moraal en kritiek zijn elkaars voorwaarden en weerspiegelen elkaar in het spel
van norm en transgressie, de overtreding reproduceert de wet i.p.v. haar te
vernietigen. Anders evalueert Klossowski het werk van Fourier. Waar Sade
het geweld als een onherleidbaar gegeven beschouwde en meende agressiviteit
en lust radikaal met elkaar te moeten verbinden, - en dat waar hij zelf had
ontdekt dat normen en waarden onfundeerbaar zijn, daar beschouwde Fou-
rier het als energie van een spel dat zich van zichzelf kan distanciéren zonder
het te sublimeren:

Welnu, het is niet alleen de fundamentele agressie of de manier

waarop hij haar in het spel wil opnemen, maar de niet langer geveinsde
werkelijkheid van de perversiteit, dat, wat aan haar niet miskend kan
worden, wat Fouriers onderneming in de waagschaal stelt: opdat een
simulakrum kan bestaan, moet ook zijn onherleidbare realiteit worden
erkend, die realiteit die onafscheidenlijk is van het fantasma dat de
realiteit van een gedrag dikteert: wanneer iemand wil doden, martelen of
andere minder ernstige gewelddaden wil plegen, is het zo dat het fantas-
ma dat in het organisme aan het werk is, en zijn reflexen, onwrikbaar
blijven: dat is precies wat Sade affirmeert en wat Fourier weigert te
erkennen: op het moment dat er een fantasma is, moet het zich als
simulakrum reproduceren; in die zin is het simulakrum toch geen kathar-
sis, — een katharsis zou slechts een omkering van de krachten betekenen;
het simulakrum konstitueert en reproduceert opnieuw de realiteit van het
fantasma op het niveau van het spel.
Fourier legt niet zozeer het accent op de vrijheid als op de bevrijdende
kreatieve aktiviteit; Sade begrijpt juist niet hoe een objekt kan worden
gekreéerd dat verenigbaar is met de perversie (dat haar de gestalte van het
spel zou kunnen doen aannemen): de perversie zelf is een spel met
betrekking tot de onherleidbaarheid van de normen.’

De reproduktie van het fantasma in het simulakrum (haar geénsceneerde

6. Pierre Klossowski: Le philosophe scélérat, in: P.K.: Sade mon prochain, Parijs (Seuil) 1967,
pag. 54
7. Pierre Klossowski: Sade et Fourier, Montpellier (Fata morgana) 1974, pag. 54

148



realiteit) is hier een spel juist omdat de normen onherleidbaar zijn. Hieraan
dankt Fourier de bevrijdende kracht van zijn oeuvre, zij het dat het niet als
adressaat de akute situatie van een kapitalistisch erotische, d.w.z. op de
produktie van sexuele meerwaarde, op voortplanting, beluste maatschappij
heeft, maar een utopie.

Hier is de cyklus afgesloten en verlaat Klossowski de utopische avant-
gardes van de eeuwwisseling (tussen de 18e en de 19e eeuw) om zijn eigen
oeuvre in te laten zetten. Het gaat om de gemiste kansen van het industriéle
tijdperk en de paradoxen die zijn morele positie impliceert. Zij worden in
“Roberte ce soir”” beschreven. Het proces is stilgelegd en veroordeeld een
onmetafysische maatschappij tot een metafysische positie: de ruil van het
beeld, de cirkulatie van de verlangens, worden vastgehouden in een moreel
signifikantensysteem. De fetisch van de waar is ontsluierd, die van het lichaam
blijft bestaan, de stad blijft een sadistisch expositieterrein en de minnaar blijft
in jaloezie gevangen. De representatie van het verlangen blijft zijn produktie
beheersen. Vandaar laat zich Klossowskis schrijfwijze, zijn voorkeur voor
tableaux vivants, zijn klassieke syntaxis verklaren:

Dat ik geen schrijfwijze heb uitgevonden overeenkomstig de metho-
des en de smaak van de adepten van de nieuwe School, - die die School
heeft ontwikkeld overeenkomstig inzichten die thans niemand zou kun-
nen miskennen, en dat ik, alleen al vanwege het feit dat ik behagen schep
in de klassieke, ‘burgerlijke’ syntaxis, vaak allerlei fouten maak, - men
kan niet de knecht van twee meesters zijn, dat is iets dat niet zonder
betrekkingen staat tot mijn ‘realistische’ visie op de lichamen die ik teken.
Ook deze visie blijft ondergeschikt aan de ‘syntaxis’ van de ruimte waarin
deze lichamen zich bewegen, evenals de woorden die hen oproepen in de
tekst een funktie blijven van de anatomische zwijgzaamheid van die
figuren.®

8. Pierre Klossowski: Protase et apodose, pag. 20

149



AANHANGSEL: DE DISJUNKTIEVE SYNTHESE,
DELEUZE OVER KLOSSOWSKI

Het lichaam is taal, maar het kan het woord dat het is verzwijgen; het kan
het toedekken. Het lichaam kent verlangens en gewoonlijk verlangt het dat
over dat, wat het doet wordt gezwegen. Zo wordt het woord dat door het
lichaam is verdrongen, dat echter ook door hem is ontworpen, overgedragen,
doorgegeven, tot het spreken van een schone ziel die het over wetten en
deugden heeft, maar over het lichaam niets zegt. Het is duidelijk dat het woord
in een dergelijk geval zo te zeggen zuiver, dat echter het zwijgen waarop het
berust onzuiver is. Het lichaam levert ons, doordat het zwijgt en daarbij het
gesproken woord toedekt en tegelijk overdraagt, aan de zwijgende voorstel-
lingen uit. () Ofwel Roberte zwijgt en dan provoceert zij de aanval van de
geesten; haar zwijgen is dan des te onzuiverder naarmate haar woorden zuiver
zijn... Ofwel men zoekt naar een onzuivere, obscene, ontuchtige taal, opdat
het zwijgen zuiver is en de taal een zuivere taal die in dit zwijgen rust. (-) Het
dilemma ‘zuivere taal - onzuiver zwijgen” betekent een onjuiste relatie,
waarin de taal de identiteit van een persoon en de integriteit van een lichaam in
een verantwoordelijk ik verenigt, maar over alle krachten die dit ik ontbinden
of verscheuren, zwijgt. (-) Klossowski insisteert erop dat God de enige is die de
identiteit van het ik garandeert evenals zijn materiéle grondslag - de integriteit
van het lichaam. De dood van God is tegelijk ook het graf van het ik. In een
kommentaar op Nietzsche schrijft Klossowski: “Wanneer Nietzsche verkon-
digt dat God dood is, dan betekent dat dat Nietzsche noodzakelijk zijn eigen
identiteit moet verliezen... De verantwoordelijke absolute garantie van de
identiteit van het ik verdwijnt aan de horizon van Nietzsches bewustzijn, die
zich van zijn kant met dit verdwijnen identificeert.” Het buitengewone van
Klossowskis poging is het opgeloste ik van zijn pathologische grond te
bévrijden om daaruit het hoogste kosmische en poétische doel te maken, meer
nog een toestand van gezondheid en heil, een toestand van hoogste affirmatie.’

9. Zie noot §

150




Arie Graafland

VERSAILLES
of de onderwerping van Circe

“Circe wordt de dochter van de zon en Perse genoemd omdat ze uit het
verlangen en de zinnelijke lust van de dieren, uit hitte en vochtigheid is
voortgekomen. Wanneer deze streling en natuurlijke prikkel, die ons tot de
wellust drijft, de overhand krijgt, dan drijft hij ons tot ondeugd die ons met
de dieren gelijkstelt: ontucht, vloeken, barbaarsheid en andere slechte
eigenschappen. Maar wie zich door het verstand laat leiden is gevrijwaard
voor dergelijk vergif. Odysseus staat voor het deel van de ziel dat met
verstand begiftigd is. Circe is de natuur van de mens. De metgezellen van
Odysseus staan voor die krachten en mogelijkheden van de ziel die
samenspannen en een verbond sluiten met de neigingen van de zinnen die het
verstand niet meer gehoorzamen.”

Balthasar de Beaujoyeulx,

Le Ballet comique de la Royne,
Faict aux nopces de Monsieur
Le Duc de Joyeuse et
Mademoiselle de Vaudemont,
sa soeur (1581)

Eilanden spelen in de oermythes van Azié en Europa een belangrijke rol.
Het eiland als het uit de oneindige zee opduikend vasteland staat model voor
de schepping van de wereld en wordt tot plaats van al datgene wat nieuw moet
worden. Niet alleen het nieuwe leven werd hiermee gerepresenteerd, ook de
dood als overgang en geboorte naar een ander bestaan was verbonden met het
eiland. Het binnendringend Christendom vervangt deze beelden van het
naieve en verlangende hedonisme. De geestelijkheid benut de traditionele
droomeilanden om ze afschrikwekkend te maken. Droomeilanden worden tot
modellen van positieve en negatieve volmaaktheid, tot richtinggevende model-
len van het christelijke leven.

Het eiland als oord van vernieuwing en verlangen krijgt eerst in de 15¢

eeuw in Italié en in de 16e eeuw in het noorden een geografische voorstelling.
De ontsluiting van nieuwe kontinenten, nieuwe zeewegen die nieuwe erva-

151



ringen blootleggen, maken dit geografisch gezien mogelijk. De ruimtelijke
uitbreidings- en ervaringsdrang bepaalt de voorstellingen. In Francesco Co-
lonna’s ‘Hypnerotomachia Poliphili’ staat het ‘Isola di Citera’ voor de plaats
waar alles zich voltrekt in een streng geometrisch geheel. Het cirkelvormig
eiland met 20 radiaalstraten, die gekruist worden door concentrische wegen,
heeft haar vermoedelijke oorsprong in Plato’s beschrijving van Atlantis. In het
centrum van het eiland ligt een rond amphitheater met een bron die de
verschijningsplaats van Venus aangeeft. Het plan van het eiland vertoont
hiermee het beeld van de ideaalstad van het 15¢ eeuwse Italié. Frankrijk is het
enige land in Europa dat dit schoonheidsideaal tot in de 17e eeuw levend
houdt. Dit idee van het eiland realiseert men in de tuin, het ‘Ile enchantée’.

In de tweede helft van de 16e eeuw was de Italiaanse tuinarchitektuur bij
machte om met behulp van grote waterpartijen een uitdrukking te geven aan
het ruimtelijk aktievere denken en op die manier het eilandmotief in de
tuinkunst te introduceren. Vijverpartij en park bij Villa Lante bij Viterbo zijn
hier uitdrukking van. De Italiaanse invloeden vielen in Frankrijk in een
vruchtbare bodem, op een bepaalde manier vormt ieder slot omgeven door
water zijn eigen eiland. Het water had zijn fortifikatiewerking verloren, en
kreeg sinds 1350 een esthetische werking. Het ‘Palais d’Apolidon’ is in het 17¢
eeuwse Frankrijk de gebruikelijke formule geworden om een residentie als
sprookjesachtig en betoverend aan te duiden. Deze ontgrenzingen hebben in
het 17e eeuwse Frankrijk hun specifieke plaats gekregen, een plaats waar de
bedreiging veresthetiseerd is. Op een wandtapijt staat een feest van Hendrik I11
afgebeeld, waarop een met bomen beplant eiland voorkomt midden in een
langgerekt waterbekken, waar aan de korte zijde een Renaissance slot staat
tegen de achtergrond van een fantastisch berglandschap. Het geheel wordt
gekomplementeerd door schepen in antieke uitvoering. De toeschouwers
volgen dicht opeengepakt vanaf de oever de zeeslag die zich voltrekt bij
verovering van het eiland. Maar, te zien aan een voorstudie van Antoine
Caron, gaat het bij dit feestelijk spel om de karpervijver van Fontainebleau.

De voortgaande geometrisering van het totaalplan, dat steeds meer alle
delen beheerst, kon met het droomeiland weinig aanvangen. Steeds vaker werd
het kunstig aangelegde ‘ile enchantée’ verlegd naar de begeleidingsstroken van
het park, waar deze intimiteit nog tot zijn recht kon komen. Het door Le Notre
aangelegde eiland ile d’amour met paviljoen van 1743 in het park van
Dampierre is een voorbeeld. Zo ook het Ile du bois vert en Ile d’amour in de
kanalen van Chantilly.

Ook de Europese literatuur kent het eilandmotief. Tot dan toe onbekende
morele en sociale ordeningen worden gerepresenteerd in verre eilanden. In
Thomas Morus (1516) ‘De rei publicae statu deque nova insula Utopia’ is de
staat gefundeerd in het natuurrecht. Ook Campanella’s ‘civitas solis’ kent het
eiland Taprobane. De streng harmonische staatsopbouw spiegelt zich in de
vorming van een ronde, terrasvormige stad, die bekroond wordt door een
centrale tempel. Erotische liefde en dood zijn beide verbonden met het
eilandmotief. Thevet is de eerste die het eiland een erotische dimensie geeft
door er een liefdespaar te laten stranden. In de 17e eeuw is het de secretaris van
la Grande Mademoiselle Jean Regnauld de Segrais, die zijn meesteres zijn

152




A

arkadische ‘Relation de I'ile imaginaire’ opdraagt. Het thema van de dood
vinden we in Philippe Habert’s ‘Temple de la Mort.” Hierin drukt zich ook het
verschil uit tussen de franse adel en het Italié van Tasso, die zijn gedicht schrijft
tot vermaak van het volk, de franse navolger houdt zich verre van het
gepeupel. Hier staat beheersing van de natuur centraal. In ‘Alaric’ represen-
teert de titelheldin de ziel van de mens, de betovering is het moment van
zwakte, wanneer de genade een moment van haar zijde wijkt, Amalasonte is
hier de wellust.

Het eilandmotief vraagt om een scéne, ze vindt deze in het ballet. Rousset
geeft een tabel van ‘Ballets & magiciens et metamorphoses’ die tussen 1581 en
1664 in Itali¢, Frankrijk, Nederland en Engeland werden opgevoerd. Van de
27 balletten zijn er 12 waar de scéne een eiland bevat. In deze balletten staan
vier namen centraal: Circe, Calypso, Alcine en Armida. Het Circe-ballet is het
meest voorkomend.

In zijn ‘Naturbeherrschung am Menschen’ (bd. II) geeft Zur Lippe een
uitvoerige analyse van het Circe-ballet dat tegen het einde van de 16e eeuw aan
het Franse hof gedanst werd. Hij maakt daarbij gebruik van de choreograaf
van dit ballet, Beaujoyeulx. Kernthema is de onderwerping van de zinnelijke
tovenares Circe onder de principes van de nieuwe absolutistische staatsmacht.
In het ballet werd de onderwerping gesymboliseerd van degenen die zich
verzetten tegen de moderne centralistische staatsmacht, tegelijkertijd werd de
koning als bevrijder en overwinnaar afgebeeld. Het ritueel diende er niet alleen
toe om de koning te vermaken, Circe was het ‘verlangen’ (le désir en général),
een menging van goddelijkheid en zinnelijkheid (mesté de la divinité et du
sensible). Het ging er niet om het in de gedaante van Circe optredende
verlangen te verbannen, maar om haar produktiekracht te ontrafelen en te
transformeren.

Het ballet wordt opgevoerd in een rechthoekige ruimte. Alles heeft hier
zijn symbolische plaats. De korte zijden hadden een bizondere betekenis, de
ene was de plaats waar de koning (in het midden) zat, aan de andere kant was
een soort toneel opgebouwd. De toeschouwers zaten aan de lange zijden en
achter de koning. Onder de galerijen, ongeveer in het midden had men, gezien
vanaf de koning een ‘Hain de Pan’ opgebouwd en daartegenover een met
wolken gecamoufleerde plaats voor musici en zangers. Door de entourage
worden twee polen manifest gemaakt, twee antagonistische richtingen van de
handelingen tekenen zich af. Het geheel moet perspektivisch gezien worden en
is berekend op een bepaalde positie van de toeschouwer. De toeschouwer weet
zich achter de koning en identificeert hem met zijn frontale blik op de scénes.
De toeschouwers worden geselekteerd door de wachten bij de ingangen;
slechts personen van ‘marque et cogneuses’ worden doorgelaten, waardoor
deze massa zelf tot belangwekkend objekt wordt. Erbij horen geldt ook hier.
Naast de koning zit de koningin-moeder, Catharina de Medici, die hiermee
met haar bizondere invloed op de koning een spanningsverhouding tot de
koning vestigt. Op het toneeltje tegenover de koning zijn alle rijkdommen van
de zintuiglijke waarneming aanwezig. De tuin voor het nagebouwde slot
verenigt alles in zich, zeldzame planten (met geneeskrachtige werking), fonke-
lende edelstenen en exotische dieren. Hier resideert de godin Circe...

153



Circe, haar naam is natuur. Als dochter van de zonnegod en de godin van
de zee Perse staat ze voor de vermenging van de elementen vuur en water,
waardoor alle dingen zijn geschapen (ze is causa formalis en causa materialis).
De opvoering diende twee doelen, de disciplinering van die groepen die
trachtten de moderne centralistische macht te weerstaan, het offer van Circe,
en aan de andere kant de koning als bevrijder en overwinnaar weer te geven.

De recitator werpt zich voor de voeten van de koning en smeekt om hulp.
De recitator, kamerheer van de koningin-moeder, treedt op als ridder die
gevlucht is uit de tuin van Circe. De bedoeling is duidelijk: Hendrik III is de
centrale akteur in het geheel. Hij neemt de plaats in van Odysseus. Slechts de
souverein is bestand tegen de toverkracht van Circe. Want Circe is het
chaotische natuurstadium van de wereld waarin de mensen dreigen terug te
zakken als ze naar hun natuur luisteren.

Drie sirenes en een triton (half mens, half vis) komen op en verkondigen
de lof van Hendrik III. Jupiter heeft de wereld verdeeld tussen hemzelf en le
Grand Roy. Dan wordt een fontein binnengebracht met een heuveltje waarop
12 najades zitten. Het geheel staat model voor een tuin. Symbool voor het
vloeiende rijk van le Grand Roy. De vrouw van de vorst zit niet naast hem,
maar is één van de voornaamste spelers. De dans die nu volgt bestaat eruit dat
de twaalf personen twaalf verschillende geometrische modellen dansen. Aan
het einde neemt iedereen weer dezelfde positie in als in het begin, gevormd
door twee driehoeken met aan de spits de koningin, de driechoek wijst naar de
koning. De najades staan voor de krachten die voorgesteld worden met de tuin
en de bron. Hun maatschappelijke funktie bevestigt dat zij aan de kant van de
koning staan. Maar niet alleen dit. De Franse hertoginnen en de koningin zelf
dansen als witgeklede najades een dans voor de koning. De openlijke enscene-
ring van de onderwerping van de vrouwelijke produktiekracht, zoals het hof
zich deze voorstelt (hoe zou het Theweleit ooit ontgaan kunnen zijn, wat Zur
Lippe als ‘Frankfurter’ ontgaat, is juist zijn thema). ‘De nieuwbouw van de
burgerlijk absolutistische staat richt zich op op het fundament van een nieuwe
formering van de sexualiteit van de ‘hoge vrouw’, die model staat voor alle
andere. Het vloeien van de stromen is gevangen in een fontein die spuit tot
lustbeleving in de tuin van de man, ontzinnelijkt ‘wit” water, goed voor de
bevloeiing van de nieuwe ordenende staat’ (Theweleit). De natuur is er om
uitgebuit te worden, wat een lustbeleving inhoudt wordt bestreden, tegelijk
wordt de zinnelijke vrouw bestreden, zelden is de konsolidering van de macht
in het patriarchaat zo goed grijpbaar als hier.

Circe wacht tot de najades in een halve cirkel hun geometrische vormen
opgegeven hebben om tezamen met de musici te verstarren in onbeweeglijke
gestaltes. Nu verschijnt Mercurius die het sap brengt dat Odysseus nodig heeft
als afweer tegen de toverkrachten.

‘Waar ga je heen, onzalige, alleen over de heuvel
En dat terwijl je de omgeving niet kent; je metgezellen zijn bij Circe
Opgesloten als varkens in een kot
Kom je hierhieen, om ze te bevrijden? Ik zeg je, dat je zelf niet terug zult
komen, je zult er achter blijven, net als de anderen.

154




Maar ik wil je van het kwaad verlossen en wil je beschermen
Hier, neem dan dit kruid aan en ga naar Circe’s
Huizen; het zal je op de kwade dag bescherming geven’
(Homerus, Odyssee, 10, 281-288)

In de nieuwe gedanste mythologie betekent het wat anders, ook Mercu-
rius is niet opgewassen tegen de tovenares. Ook hij verstijft en valt op zijn
vlucht in haar tuin. Haar dieren komen en nemen hem op in hun midden. Deze
dieren zijn mannen die Circe heeft doen veranderen. Het lijkt erop alsof ook de
angst van de man voor de zinnelijke vrouw wordt gesymboliseerd. De vrouw
als ‘instrumentum diaboli’, die overigens tegelijk de geprostitueerde kan zijn,
de vrouw als ‘femme fatale’. Een vrouw als konsumeerbaar vlees, als mannen-
vreetster, engel en demon, fee en heks. Zoals in het schilderij van André
Masson, ‘Le métamorphose des amants’ waarin de vagina alles geabsorbeerd
heeft en tot natuur teruggebracht.

Mercurius zelf zegt in zijn openingszang welke historische krachten hij
personifieert: ‘Ik heb de mensen geleerd te gehoorzamen aan de wet, de
wetenschappen, de kunsten, en ook de steden behoren mij toe, en met de
schatten geef ik de kunst van het spreken weg. Om de ontwapenende geest van
de vrede te genezen die, door de deugd verlaten, de lusten betovert, breng ik
‘moly’, de edele uit wortels getrokken drank’. Merct rius” middel wekt de
najades weer tot goedgeordende beweging. Het geometrisch ballet en de
muziek leven weer op. Maar Mercurius is toch niet opgewassen tegen de
toverkunsten van Circe, nog één keer brengt zij alles tot stilstand. In een lang
gezang schildert zij de natuurtoestand, die volgde op het paradijs. De god Pan,
tegennatuur van Circe, en de vier koninklijke deugden komen nu op. Pru-
dence, Temperence moderée, Sage mépris de la crainte en Justice, ze verster-
ken de strijdkrachten tegen Circe. Bij iedere opkomst wordt een groet aan de
koning gebracht. Uiteindelijk komt Minerva op in een wagen. Haar woorden
tot de koning, tot Pan en haar aanroep tot Jupiter de dondergod nemen een
grote plaats in. Als de wagen voor de koning is aangeland, staat Pallas Athene
op en spreekt de koning toe waarom zij degene is die een sleutelfiguur is in de
strijd tegen Circe. Ze is niet ‘uit vrouwen geboren’, niet uit een lichaam maar
voortgekomen uit het hoofd van Jupiter. Daarmee symboliseert zij de theore-
tische intelligentie van de mens. ‘Zeer zeldzame gaven ontving ik uit zijn hand,
de rede die de zachte en menselijke geest regeert, hij gaf me de teugels in
handen waarmee ik over het verstand van de mensen kan heersen’. Geschie-
denis, rede en prestatieprincipe vloeien ineen. Ook zij wendt zich tot de koning
om te zeggen dat ze gekomen is om mee te helpen Circe te verslaan.

Als Jupiter opkomt klinkt een nieuwe muziek op, die meer stemmen en
instrumenten bevat dan hiervoor. Jupiter spreekt Hendrik III aan als zijn
zoon. Met deze verwijzing naar de moderator mundi over de strijd van de
elementen wordt de politiek gekonkretiseerd. In de souvereiniteit van Jupiter
wordt die van de kroon verdubbeld, niet gespiegeld.

De veldtocht tegen Circe begint. Een imposante machinerie komt in

werking. De wonderen der techniek dienen het hofballet en ook mythologisch,
de koninklijke staatsordening als politieke techniek. Het slot van Circe wordt

155



bestormd. Circe’s leger van omgetoverde mannen stort zich woedend op de
aanvallers. Jupiter werpt zijn bliksem. Pallas dringt door tot het voorportaal
van het slot. Dan wil Jupiter Circe genade schenken. Zij weigert en haar
vesting wordt vernietigd. Brand breekt uit. Circe wordt gevangen genomen en
in triomf door de zaal gesleept om dan vervolgens als geschenk aan de koning
te worden overhandigd. De strijd tegen de chaos is nagenoeg ten einde.
Minerva en Mercurius werpen zich voor de voeten van de koning, Circe is
overwonnen. Le Roy en la Géometrie zijn identiek.

De najades met in hun midden koningin Louise wenden aan het einde van
iedere passage de blik naar de koning. Ze dansen geometrische figuren, als
carré, rond, als driehoek. (Uiteindelijk ging de opvoering over in het ‘grand
bal’. Het hof danste in de gehele ruimte, ook het toneel, tegelijk arena en
balzaal).

Kan het Circe-ballet nog gezien worden als voorspel voor Versailles, de
drie feesten van Lodewijk XIV waarvan het hoogtepunt lag op de derde dag,
verdubbelen de geometrie van Versailles. Het eerste feest vond plaats in mei
1964 en stond in het teken van het ‘Ile enchantée’. De derde dag stond evenals
het Circe-ballet in het teken van de vernietiging van het eiland, hier is het de
godin Alcine die er haar residentie heeft. Versailles is de plaats waar de griekse
mythologie haar typisch franse bewerking ondergaat. Een grote rechthoekige
vijver met afgeronde hoeken bevat een kunstmatig eiland dat excentrisch in de
vijver ligt. Op het eiland staat het slot van Alcine. Het bouwwerk bestaat uit
een middengedeelte met open vestibule en aan beide zijden een grote halfronde
boog, de zijvleugels. Het trapeziumvormig grondvlak is de plaats waar het
ballet zich afspeelt. Ervoor ligt een waterpartij die bewoond wordt door
zeemonsters. De uitbeelding is niet realistisch, maar moet de verbeelding
prikkelen. Het geheel vertoont overeenkomst met het Alcina eiland van
Alfonso Parigis dat voor opvoering in Florence bestemd was.

Het hof was aktief bij de handeling betrokken. De koning zelf stelt
Rugierc voor, die naar het eiland gebracht wordt om daar zijn vriend Astolf te
redden, en daarmee zijn eigen deugd. De hofhouding nam de overige helden-
rollen over een verscheen in ‘griekse’ kostuums. De betovering, het enchante-
ment, is het attribuut dat de feesten van Versailles uitstraalden. Het beeld van
het arkadische leven van de 17e eeuw dat tot uitdrukking komt in ket ‘ile
enchantée’ laat de zintuiglijkheid zelf tot eiland worden. De plaats van de
gelukzaligheid, deze ‘lieu enchantée et de plaisir’ wordt tot plaats van inkeer,
oefening en beheersing. Een ware, ‘école de vertu’. De hang naar het imagi-
naire wordt door Erich Ké6hler in zijn analyse van de Artusroman verklaard als
vlucht uit de harde werkelijkheid. Hij laat de droomwereld ontstaan uit de
spanning tussen de hooggestemde levens-idealen van de lage adel en de
wanhopige materiéle positie die er heerste bij deze tot ondergang gedoemde
Klasse. Maar ook hier waren er diepere lagen werkzaam, die het sociale in een
bepaalde richting hebben gestuurd. Dit drukt zich uit in zowel de balletten als
de absolutistische steden.

De geometrisering van de lichamen die Beaujoyeulx met zijn ballet
voorhad, deze ‘landaanwinsten aan de kust van de vrouwelijkheid’ (Theweleit)

156




zijn tevens de modellen, kanaliseringen van de ‘geordende’ absolutistische
steden. De geometrische stedebouw van het Frankrijk van Lodewijk XIV. De
‘rond point’ opzet is in Versailles het eerst voor een stadsplatteland gebruikt en
mogelijk later door Bernini naar Italié gebracht. Vitruvius werd opnieuw
bestudeerd door Filarete en Alberti, ze vormden de stedebouwkundige achter-
grond vanwaaruit de renaissance zich zou ontwikkelen. Filarete nam de
Vetruviaanse cirkel als uitgangspunt en ontwierp een alzijdig symmetrische
stad met een toren in het centrum en de kerken op sekundaire plaatsen,
Sforzinda, ontworpen voor de Sforza’s, een machtige koopliedenfamilie.
Alberti beschrijft in zijn boek de nieuwe ordeningsinstituties, gevangenissen,
ziekenhuizen en woonkazernes voor de soldaten. De adel, die in de brede
straten moest wonen, werd gescheiden van het vulgus. Maar nergens kwam de
nieuwe onderwerping van Circe beter tot uitdrukking dan in de residentie van
de absolutistische staatsmacht: Versailles.

Het gebied waar het latere Versailles gesticht werd ligt in de heerlijkheid
Villepreux op ongeveer 20 km ten zuidwesten van Parijs en was in de 16e eeuw
in handen van een Italiaanse naar Frankrijk geémigreerde familie, de Gondi.
Het gebied bestond uit een hoogvlakte met een drietal heuvels, met op één
ervan het kasteeltje van de Gondi’s. Vlakbij lag het gehucht Versailles ‘au val
de Galie’. In 1624 bezet Lodewijk XIII het gebied en zet er een jachtslot neer.
In 1632 koopt hij het terrein van de Gondi’s. Lodewijk XIII gebruikt het
gebied als jachtterrein en als toevluchtoord buiten het roerige Parijs. Als hijin
1641 sterft wordt de regering waargenomen door Mazarin en Richelieu, voor
de toekomstige vorst Lodewijk XIV. Als in 1661 Mazarin sterft gaat Lodewijk
regeren. Na een bezoek aan Vaux le Vicomte, het luxueuze slot van Foucquet,
de korrupte minister van financién, besluit hij Versailles te gaan verbouwen en
tot zijn residentie te maken. Uiteraard moest Versailles mooier worden dande
kastelen aan de Loire, en mooier dan Vaux. Daarom wordt Versailles wel een
‘kollektieve conceptie’ genoemd, de dubbele verbinding - Richelieu en Vauxle
Vicomte - leverde een kruising op van twee modellen, ‘il ne fait aucun doute
que, comme Vaux et la différance de Richelieu, Versailles sera le fruit d’une
conception collective’ (Versailles, Lecture d’une ville).

Lodewijk wilde weg uit Parijs waar tijdens Lodewijk XIII het Louvre
voorbestemd was om koninklijk paleis te worden. Het Louvre dat met zijn
‘pure geometrie’ (Le Corbusier) weliswaar de arbeiderswijken, sloppen en
stegen doorsneed, maar er nog altijd dichtbij was. Hij wilde weg omdat hij de
Parijzenaars met hun spotzucht, zoals hij ze in zijn jeugd had leren kennen,
verafschuwde. In Versailles wilde hij zijn (en die van Richelieu) ideeén ver-
wezenlijken: een slot waarin hij de adel om zich heen kon verzamelen. Colbert
liet zelfs het Louvre verfraaien door Bernini om Lodewijk van zijn plannen af
te brengen. Bernini’s plannen werden afgekeurd. De verbouwingen van Ver-
sailles vonden voornamelijk in de breedte plaats, met het oude jachtslot als
kern en met de armen naar het dorp gericht, symmetrisch ten opzichte van de
as die richting Parijs loopt en daar overgaat in de Champs Elysées en beéindigd
wordt door het Louvre. Het paleis werd onderverdeeld in appartementen voor
de koning, de koningin en ‘les enfants de France’, de kinderen van Lodewijk.
Wat in het Circe-ballet reeds gestalte kreeg had honderd jaar later vaste vorm
aangenomen. Aan de spits van de driehoek die de najades vormen in het ballet

157



en die uitkomt voor de koning, staat de koningin zelf. Ook de onderwerping
van één vrouw als echtgenote onder de man wordt geénsceneerd. Het heersen-
de paar propageert in het ritueel het burgerlijke gezin. De ‘drichoek’ neemt toe
in belangrijkheid. Het inwendige van het paleis vertegenwoordigt haar. In
Marly-le-Roy aan de Seine liet de koning raderwerken aanleggen om, zoals in
Vaux, fonteinen op de hoogvlakte te kunnen aanleggen. De fonteinen die,
zoals Theweleit zegt, de stromen gevangen houden. De fonteinen die spuiten
tot lust in de tuinen van de man, ontzinnelijkt ‘wit’ water, goed voor bevloeiing
van de nieuwe ordenende staat. De tuinen die aangelegd worden door Le
Notre in dezelfde symmetrische as en schijnbaar tot voorbij de horizon liepen.
De macht van de koning was onbegrensd. De vele vijvers werden op de as en
loodrecht op de as gegraven. Op de vijvers lag een miniatuurvloot, een vloot
die kon uitvaren en slag leveren. Gekanaliseerde ‘ontgrenzing’ in de geometrie
van tuinen en vijvers.

Versailles was gebouwd om de macht van de koning uit te drukken. Het
parijse volk mocht er vrij rondwandelen, het gold als publieke vermakelijkheid
om de koning te zien eten. ‘Funktionele’ wooneisen waren achterwege geble-
ven, in het paleis waren geen sanitaire voorzieningen en lichaamsfunkties
waren zover ontkend dat ze niet langer bestonden. De haarden waren zo slecht
gekonstrueerd dat ’s winters de wijn in de karaffen bevroor. Als Lodewijk XV
in 1772 zijn intrek neemt in het slot laat hij het verbouwen omdat hij er geen
woonruimte kon vinden. Versailles bestond niet alleen uit een paleis met
tuinen, ook de lustbeleving buiten de driehoek moest gehuisvest worden.
Clagny was de woonplaats van ‘Madame de Montespan’, maitresse van
Lodewijk XIV. Gebouwd in een U-vorm, evenals Versailles t.o.v. de centrale
as doorlopend in de tuinen tot aan de horizon. Trianon de Porcelaine, drie
eenvoudige gebouwtjes voor ‘la belle Madame’, eveneens maitresse, met
tuinen die overgaan in die van het paleis. In 1687 afgebroken en vervangen
door Le Grand Trianon met wederom een U-vormige plattegrond. De lange
lanen en grote vijvers konden aangelegd worden door het vlakke landschap
waarin Versailles ligt. Van de drie aanwezige heuvels werden er twee afgegra-
ven, op de derde staat het huidige paleis. De natuur staat nog ten dienste van de
architektuur. Natuur en architektuur vertegenwoordigen dezelfde kanalise-
ring, natuur is er om uitgebuit te worden, niet voor zinnelijke beleving. De
stadsontwikkeling van Versailles vertoont hetzelfde beeld, alle wegen en
tuinpaden leiden naar hetzelfde monumentale gebouw. Het ideaal is met
behulp van de ‘rondpoint’ verwezenlijkt, drie straten die onderling een kleine
hoek maken komen op een ovaal of rond plein uit. De huizen liggen aan de
voet van het kasteel, gedomineerd door het kasteel. Over de daken van de
huizen heen is vanuit het paleis het vrije veld te zien, de burger moest zichtbaar
blijven, het volk is immers korrupt en nooit te vertrouwen, zo stelde Macchia-
velli, maar mocht de koninklijke blik niet in de weg staan. Het is als in het
Circe-ballet, aan het einde van iedere passage wendt iedereen de blik naar de
koning, men formeert zich in carré-vorm, in het rond, in de drichoek, de
symbolen van de nieuwe natuurbeheersing.

158




Literatuur

Montmorency, Der Landsitz Charles Le Brun’s, Hans Junecke.

Naturbeherrschung am Menschen II, Geometrisering des Menschen und Reprisentation des
Privaten im franzgsischen Absolutismus. Rudolf zur Lippe.

Minnerphantasien I, Klaus Theweleit.

Surrealismus und Sexualitit, Inszenierung der Weiblichkeit, Xaviere Gauthier.

Versailles, Lecture d’une Ville, Katherine Burlen, Jean Castex, Patrick Geleste, Catherine Furet,
Philippe Panerai.

Versailles Inconnu, Pierre de Nolhac.

Materiaal werkkollege Geschiedenis van de stedebouwkundige theorieén, Qostveen en v.d. Marel.
Odyssee, Homerus.

159




irce

C

160



o

161



Jean Baudrillard
DESERT FOR EVER

De zonsondergangen zijn gigantiese regenbogen die een uur duren. De
seizoenen hebben er geen zin meer: de ochtend, dat is de lente, de middag is de
zomer, en de nachten van de woestijn zijn koud zonder dat het ooit winter
wordt. Het is een soort uitgestelde eeuwigheid waar het jaar zich elke dag
vernieuwt. Met de zekerheid dat het er elke dag zo zal zijn, dat elke dag deze
regenboog met alle kleuren van het spektrum zal kennen, waar het licht -
nadat het de hele dag in zijn ondeelbare gedaante geheerst heeft - zich
’s avonds ontleedt volgens de nuances waaruit het samengesteld is, voordat het
verdwijnt. En het zijn reeds de nuances van de kortstondige regenboog, welke
in de wind aan de koppen van de golven van de Pacific ontbrandt.

Het is de onkwetsbare gratie van het klimaat, privilege van een natuur die
de onzinnige rijkdom van de mensen vervolmaakt.

Dit land is zonder hoop. Zelfs het vuil is er schoon, het verkeer gesmeerd,
de sirkulatie vreedzaam. Le latent, le laiteux, le léthal - zo’n vloeibaarheid van
het leven, vloeibaarheid van tekens en boodschappen, zo’n vloeibaarheid van
lichamen en auto’s, zo’n blondheid van haren en zo’n weelderigheid van zachte
technologieén dat het de Europeaan doet dromen van dood en moord, van
motels for suicide, orgy and cannibalism, en van blauwzuur, om de perfektie
van de oceaan, van het licht, om die onzinnige losheid van het leven, om de
hyperrealiteit van alle dingen hier te verhinderen.

Vandaar het fantasma van een seismologiese breuk en een instorting in de
Stille Oceaan, die een eind zou maken aan Californié en haar misdadige en
schandalige schoonheid. Want het is ondraaglijk levend aan gene zijde van de
moeilijkheid van het bestaan te geraken, in de enige vloeibaarheid van de
hemel, van de klippen, het surfen, de woestijnen, in de enige hypotese van het
geluk. v

Maar dit land is zonder hoop, want zelfs de seismografiese uitdaging is
slecht nog een flirt met de dood, en maakt deel uit van de natuurlijke
schoonheden, precies zoals de geschiedenis of de revolutionaire teorie, waar-
van de hyperrealistiese echo hier zal sterven met de stille charme van een
vroeger leven. Wat van een gewelddadige en historiese eis overblijft: die graffiti
op het strand, voor de open zee, die niet meer de revolutionaire massaas, maar
de hemel en de zee en de godheden van de Pacific oproept: PLEASE,

162




REVOLUTION!

Is deze onverschillig, terwijl toch de grootste marinebasis, de 7e vloot van
de Pacific, de vleeswording van de Amerikaanse wereldbeheersing en de
“grootste vuurkracht” ter wereld, deel uitmaakt van deze onbeschaamde
schoonheid? Zelfs waar de prachtige magie van Santa Ana fluistert, de
woestijnwind die de bergen doorkruist om er vier of vijf dagen te blijven, om
vervolgens de mist te verwoesten, de grond te verbranden, de zee te doen
tintelen en de aan de mist gewende mensen te verpletteren — het allermooiste
van Santa Ana is de nacht op het strand, waar men zoals overdag zonnebaadt,
en, als de vampieren, bruin wordt in het maanlicht.

Dit land is zonder hoop.

Voor ons, fanatiekelingen van de estetiek en de zin, van de kultuur, van de
smaak en van de verleiding, voor ons, waar alleen dat wat werkelijk moreel is
mooi is, en alleen de heroiese afstand tussen natuur en kultuur hartstochtelijk
is, voor ons is het een mentale shock en een ongehoorde losheid de fascinatie
van de onzin te ontdekken, van zo’n duizelingwekkende loskoppeling, die in
de steden even soeverein is als in de woestijn. Ontdekken dat men van de
likwidatie van elke kultuur genieten kan en geil wordt van de heilige onver-
schilligheid.

Ik heb het over de Amerikaanse woestijnen en steden die daar niet bij
horen. Geen oases, geen monumenten, oneindige travelling van de mineralen
en de autowegen. Overal: Los Angeles of Twenty Nine Palms, Las Vegas of
Borrego Springs...

Pas de désir: le désert. Het verlangen is nog een drukkende natuurlijkheid,
we leven in Europa in zijn sporen, en in die van een stervende kritiese kultuur.
Hier zijn de steden mobiele woestijnen. Geen monumenten, geen geschiedenis:
exaltatie van de mobiele woestijnen en de simulatie. Zelfde woestheid in de
onophoudelijke en onverschillige steden als in de ongerepte stilte van de
Badlands. Waarom is L.A., waarom zijn de woestijnen zo fascinerend - omdat
elke diepte er opgelost is, u bent er aan overgeleverd - schitterende, bewegende
en oppervlakkige neutraliteit, uitdaging aan de zin en aan de diepte, uitdaging
aan de natuur en aan de kultuur, hyperruimte die zich aan gene zijde bevindt,
voortaan zonder oorsprong, zonder referenties.

Geen charme, geen verleiding in dit alles. De verleiding is in Italig, in
bepaalde schilderij geworden streken, die in hun tekening even verfijnd en
gekultiveerd zijn als de steden en de musea die hen bevatten. Omschreven,
ontworpen ruimtes van hoge verleiding, waar de zin, op dat punt luxieus,
uiteindelijk tooi is geworden.

Hier precies het tegenovergestelde: geen verleiding, maar een absolute
fascinatie, zelfs die van de verdwijning van elke estetiese en kritiese vorm van
het leven, in de uitstraling van een neutraliteit zonder objekt. Immanent en
solair. Die van de woestijn: onbeweeglijkheid zonder verlangen. Die van Los
Angeles: onzinnige sirkulatie, zonder verlangen. Einde van de estetiek.

Wat vervluchtigd is is niet alleen de estetiek van het dekor (dat van de
natuur of van de architektuur), maar ook die van het lichaam en van de taal,
van alles wat de mentale en sociale habitus van de (latijnse) Europeaan vormt,
die voortdurende commedia dell’arte, pathos en retoriek van de sociale relatie,
dramatisering van de spraak, schijnbeweging van de taal, aura van de make-up
en de kunstmatige gebaren. Heel het esteties en retories systeem van de
verleiding, van de smaak, van de charme, van het teater, maar ook van de

163



tegenstrijdigheid en het geweld, dat altijd weer bemachtigd wordt door het
diskours, door het spel, door de afstand, door het kunstmatige. Ons universum
is nooit desertiek, altijd teatraal. Altijd dubbelzinnig. Altijd kultureel, en
nogal belachelijk in z’n erfelijke kulturaliteit.

Wat hier duizelingwekkend is is de afwezigheid van dit alles, ook van de
architektuur in de steden, die niets meer zijn dan long travellings van tekens,
dan de duizelingwekkende afwezigheid van gevoel en karakter in de gezichten
en de lichamen. Mooi, vloeibaar, soepel en cool, of met een vreemde zwaarlij-
vigheid, die zonder twijfel minder aan een dwingende of nerveuze geeuwhon-
ger, dan aan een algemene onsamenhangendheid van lichamen en morfolo-
gieén gebonden is, ongelooflijk geneties mengsel dat op een ongedwongenheid
van het lichaam en de taal, van het voedsel of van de stad uitloopt: slap net van
punktuele en opeenvolgende funkties, gehypertrofiéerd cellulair weefsel dat in
elke richting voortwoekert.

Het enige weefsel van de stad is dat van de freeways, onophoudelijk
vervoers-, of eerder transurbanisties weefsel, ongehoord spektakel van dui-
zenden auto’s die met dezelfde snelheid rijden, alle koplampen brandend in het
volle zonlicht, op de Ventura Freeway, nergens vandaan komend, nergens
heengaand: immense kollektieve handeling, voortrollen, onophoudelijk ont-
rollen, zonder aggressiviteit, zonder doel - transferentiéle socialiteit, zonder
twijfel de enige in een hyperreél, technologies, soft-mobile tijdperk, dat zich in
de oppervlakken, de netwerken en de zachte technologieén uitput. Geen lift of
metro in Los Angeles. Geen vertikaliteit of underground, geen promiscuiteit
of kollektiviteit, geen straten of fagades, geen centrum of monumenten: een
fantastiese ruimte, een fantomatiese en diskontinue opeenvolging van alle
verstrooide funkties, van alle tekens zonder hiérachie - feérie van de onver-
schilligheid, fegrie van de onverschillige oppervlakken - kracht van de pure
uigestrektheid, zoals die men in de woestijnen terugvindt. Kracht van de
gedaante van de woestijn: het uitwissen van de sporen in de woestijn, van de
betekenis van de tekens in de steden, van elke psychologie in het lichaam. Geen
teatrale of sociale verleiding: dierlijke en metafysiese fascinatie, die, recht-
streeks, van de brutale uitgestrektheid, die, immanent, van de dorheid en de
steriliteit. Le désert, pas le désir.

De mytiese kracht van Californié ligt in dit mengsel van ekstreme
loskoppeling en duizelingwekkende mobiliteit die in het landschap gevangen
ligt, het hyperreéle scenario van de woestijnen, de freeways, de oceaan en de
zon. Nergens anders bestaat deze razendsnelle vereniging van een radikale
nonkultuur en zo’n natuurlijke schoonheid, van een natuurlijk wonder en een
absoluut simulakrum: just in this mixture of extreme irreferentiality and
deconnection overall, but embedded in most primeval and greatfeatured
natural scenario of deserts and ocean and sun —nowhere else is this antagonis-
tic climax to be found. Elders zijn de natuurlijke schoonheden veelbetekenend
en zwaar nostalgies, is de kultuur zelf onverdraaglijk door de zwaarte. De
sterke kulturen (Mexico, Japan, Islam) zenden ons de spiegel van onze
gedegradeerde kultuur en het beeld van onze diepe schuld terug. De overmaat
aan zin in een sterke, rituele, territoriale kultuur maakt ons gringos, zombies,
toeristen, die gedwongen zijn in de natuurlijke schoonheid van het land te
verblijven.

Niets hiervan in Californié, waar de gestrengheid totaal is, want de
kultuur zelf is er een woestijn, en de kultuur moet een woestijn zijn opdat alle

164



dingen gelijk en schitterend zijn in dezelfde bovennatuurlijke gedaante.

Daarom maakt de vlucht van Londen naar Los Angeles via de pool, in
zijn stratosferiese abstraktie en ook in zijn hyperrealiteit, reeds deel uit van
Californié en haar woestijnen. De deterritorialisatie begint bij de loskoppeling
van de dag en de nacht. Wanneer hun verdeling geen vraag van tijd, maar van
ruimte, hoogte en snelheid is, en duidelijk gemaakt wordt, zoals in het
vertikale — wanneer men de nacht als een wolk doorkruist, zo snel dat men de
gewaarwording krijgt een plaatselijk voorwerp te zijn dat rond de aarde
cirkelt, of integendeel, wanneer de nacht verdwijnt, terwijl de zon gedurende
de twaalf uren van de vlucht op hetzelfde punt aan de hemel blijft staan, dan is
dat het einde van onze tijd-ruimte, en dat is ook de toekomstige feérie van het
Westen.

De verrukking over de hitte is er metafysies. De kleuren zelf, pastel-
blauwen, mauves, lila’s, vloeien voort uit de trage, geologiese, tijdloze ver-
branding. De mineraliteit van de ondergrond raakt de oppervlakte in de
kristallijne vegetatie. Alle natuurlijke elementen hebben er de vuurproef
doorstaan. De woestijn is geen landschap, het is de pure vorm die uit de
abstraktie van alle andere voortvloeit.

Haar definitie is absoluut, haar grens initiérend, de bergkammen levendig
en de kontoeren wreed. Het is de plaats van de tekens met een gebiedende
noodzaak, een onvermijdelijke noodzaak, maar zonder zin, arbitrair en
onmenselijk, welke men doorkruist zonder ze te ontcijferen. Transparantie
zonder appél. Ook de steden van de woestijn houden duidelijk op, ze hebben
geen omgeving. En ze hebben veel weg van een luchtspiegeling die elk moment
kan verdwijnen. Het is het beste om naar Las Vegas te kijken, subliem Las
Vegas, dat in één keer uit de woestijn oprijst in het fosforiserende licht bij het
vallen van de avond, en dat, na de hele nacht zijn intense oppervlakkige
energie, die bij de ochtendschemer nog intenser is, te hebben uitgezonden,
weer tot de woestijn terugvalt wanneer de dag aanbreekt, om het geheim van
de woestijn en datgene wat daarop duidt, te begrijpen: een betoverende
diskontinuiteit, een totale en intermitterende straling.

Geheime affiniteit tussen het spel en de woestijn: de intensiteit van het
spelen door de aanwezigheid van de woestijn aan de stadsgrenzen verdubbeld.
De koelte van de air-conditioning in de speelzalen naast de stralende hitte
buiten. De uitdaging van al het kunstmatige licht aan het geweld van het
zonlicht. Nacht van het spel, die door de zon omringd wordt, de fonkelende
duisternis van de zalen midden in de woestijn. Het spel zelf is een desertieke
vorm, onmenselijk, onbeschaafd, initiérend, uitdaging aan de natuurlijke
ekonomie van de waarde, een waanzin aan de grenzen van de ruil. Maar ook
dit heeft een rigoreuze limiet en stopt brutaal, zijn grenzen zijn eksakt, en het
zijn die van de regel. Noch het spel, noch de woestijn zijn vrije ruimtes: het zijn
eindige, konsentriese ruimtes, die naar het midden toe, naar een centraal punt
in intensiteit toenemen: de ziel van het spel of het hart van de woestijn - ruimte
bij voorkeur, onheuglijke ruimte, waar het geld zijn schaduw verliest, waar de
dingen hun schaduw verliezen en waar de ekstreme schaarste van de sporenen
dat waarnaar ze verwijzen de mensen aanzet tot het onderzoeken van de
kortstondigheid van de rijkdom.

(vertaald uit: Traverses 19, Editions de Minuit 1980)
Alle vertalingen van de teksten van Baudrillard door Maurice Nio, Lars
Spuijbroek, Chris Zaal.

165







167



o oL

168




FOTO’S

38

38

39

39

42
43

140

141
142
160
161
161
166

167

Harry Baer in de film Ludwig - Requiem fiir einer jungfrdulichen Konig van Hans-
Jiirgen Syberberg. Gemasseerd door lakei Mayr, gemasseerd door Wagners muziek:
““Tussen de eerste Es-Dur-oerklanken van Rheingold aan het begin van de film en het
slot van Gotterddimmerung is mijn Ludwig-Requiem ingespannen.”

Herrencheimsee (1878-86), het geillumineerde eiland, “waarschijnlijk het eerste met
elektriese belichting gecelebreerde ‘“‘son et lumiére” ter wereld”.

Ludwig II hield van lange nachtelijke sledetochten. Boven de slee straalt de door
puttoos gedragen kroon. De puttooslede werd in 1885 uitgerust met een elektriese
installatie.

De Venusgrot van Linderhof, totaalteater voor de Koning alleen: “Fantasties
glinsterden golven, rotsriffen, zwanen rozen, het schelpvaartuigen de voortglijdende
Sprookjeskoning.”

De akoestiese masjiene van het Festspielhaps te Bayreuth, met het verzonken orkest
dat de kritikus Hanslick aan de masjienekamer van een stoomschip deed denken -
een ware Nibelungen-smidse, of in de woorden van Wagner: de mistieke afgrond
waaruit spookachtig de muziek opklinkt.

De Rijndochters met Alberich, scéne uit Wagners “Rheingold” (houtgravure).

Ludwig IT op het balkon van de troonzaal in het slot Neuschwanstein, bij maannacht
- schilderij door Ferdinand Leeke.

Ogen heeft het beeld van de mens, daarentegen licht de maan.

Roberte face au maniaque dans ’autobus I, Klossowski - 145X 101, kleurpotlood op
papier, 1978.

Descante au Sous-sol, Klossowski — 208125, kleurpotlood op papier, 1978.
Maniaque commence, Klossowski - 216X136, kleurpotlood op papier, 1978.
Nu au rat, Klossowski - 124X124, potlood op papier, 1969.

Lichtintensiteit strip Las Vegas.

Ile enchantée.

R. Venturi, uit “Learning from Las Vegas”.

Seismografiese registratie van een aardbeving.

|
|
169






Silling
2

EKLIPTIEK VAN DE SEKS
SEDUKTIE / PRODUKTIE
DE EEUWIGE IRONIE VAN DE GEMEENSCHAP
PORNO STEREO
DE HEILIGE HORIZON VAN DE VERSCHIJNINGEN
L’EFFET BAYREUTH
MA PETITE SENSATION
EEN GOLF VAN BLOED
NEUTRUM
MONTAGE VAN DE RUIS
SPLEEN
SOLANGE DU DA BIST
ACTIONES IN DISTANS
PASSIE VAN DE REGEL
CEREMONIE VAN DE WERELD
HET LUDIEKE EN DE KOUDE VERLEIDING
DE VERLEIDING, DAT IS HET LOT

171



