
 
 

Delft University of Technology

Acque visibili eppur nascoste
Isfahan vive con il deserto
Najar Najafi, Elnaz; Sanaan Bensi, Negar

Publication date
2024
Document Version
Final published version
Published in
DAr Design | Architecture | Research

Citation (APA)
Najar Najafi, E., & Sanaan Bensi, N. (2024). Acque visibili eppur nascoste: Isfahan vive con il deserto. DAr
Design | Architecture | Research, 5, 63-74.

Important note
To cite this publication, please use the final published version (if applicable).
Please check the document version above.

Copyright
Other than for strictly personal use, it is not permitted to download, forward or distribute the text or part of it, without the consent
of the author(s) and/or copyright holder(s), unless the work is under an open content license such as Creative Commons.

Takedown policy
Please contact us and provide details if you believe this document breaches copyrights.
We will remove access to the work immediately and investigate your claim.

This work is downloaded from Delft University of Technology.
For technical reasons the number of authors shown on this cover page is limited to a maximum of 10.





Rivista internazionale di architettura nel mondo islamico 
International journal of architecture in the Islamic world



Periodico semestrale | Bi-annual journal 
Anno III, n. 5 - aprile 2024
ISSN 2785-3152
Iscrizione al Tribunale di Milano n. 233 del 29/12/2021

Direttore Responsabile | Claudia Sansò
Direttore Scientifico | Giovanni Francesco Tuzzolino
Comitato Scientifico | Roberta Albiero, Soumyen Bandyopadhyay, Michele Caja, Renato Capozzi, Romeo Carabelli, Francesco 
Collotti, Loredana Ficarelli, Paolo Girardelli, Lamia Hadda, Hassan-Uddin Khan, Martina Landsberger, João Magalhães Rocha, 
Ludovico Micara, Carlo Moccia, Julio Navarro Palazón, Marcello Panzarella, Attilio Petruccioli, Adelina Picone, Daniele Pini, Ashraf M. 
Salama, Francesco Siravo, Bertrand Terlinden, Federica Visconti
Comitato Editoriale | Cecilia Fumagalli, Eliana Martinelli, Claudia Sansò
Redazione | Francesca Addario, Giada Cerri, Federico Coricelli, Gennaro Di Costanzo, Cecilia Fumagalli (coordinatrice), 
Andrea Minella, Chiara Simoncini 
Edito da Associazione Culturale NOSTOI - Viale Evaristo Stefini 2 - 20125 Milano - www.nostoi.xyz

Editoriale
Editorial Essay

Questioni
Questions

Progetto
Project 

Temi
Topics

Arti
Arts

Recensioni
Reviews

5

9

25

39

53

63

75

85

97 

109

110

111

#5
Sahara significa deserto

Sahara means desert
a cura di | edited by

Cecilia Fumagalli, Francesco Marullo

Sahara significa deserto
Sahara means desert
Cecilia Fumagalli, Francesco Marullo 

Il deserto: un glossario arabo
The desert: an Arabic glossary
Zehra Ahmed 

Il fattore kasba: storie di naufragio e sopravvivenza
The casbah factor: tales of shipwrecks and survivals
Filippo De Dominicis

Facoltà di Tecnologia a Laayoune (Marocco), di Saad El Kabbaj, Driss 
Kettani, Mohamed Amine Siana
Laayoune Technology School (Morocco), by Saad El Kabbaj, Driss Kettani, 
Mohamed Amine Siana
Federico Perugini

I deserti sono realmente deserti? Il contributo dell’archeologia alla 
formazione delle città mediterranee
Are deserts really desert? The contribution of archaeology to the formation of 
Mediterranean cities
Ludovico Micara 

Acque visibili eppur nascoste: Isfahan vive con il deserto
Visible yet hidden waters: Isfahan lives with the desert
Elnaz Najar Najafi, Negar Sanaan Bensi

Il deserto dei pozzi. Appunti per una nuova cartografia del Sahara
The desert of wells. Notes for a new cartography of the Sahara
Cristian Sammarco 

Trame antropiche del deserto: i paesaggi oasiani nel Sahara Orientale
Anthropic patterns of the desert: oasis landscapes in the Eastern Sahara
Calogero Montalbano

Due domande a Sumayya Vally
Two questions to Sumayya Vally
Francesco Marullo, Cecilia Fumagalli 

Dar al Islam. Architetture del territorio nei paesi islamici
Giulia Annalinda Neglia 

Deserts are not empty
Giulia Scotto

Nei luoghi di confine. Architettura e progetto in Giordania / In border pla-
ces. Architecture and project in Jordan
Francesca Iarrusso 



63TEMI / TOPICS

Elnaz NaQar NaQafi� independent researcher

Negar Sanaan Bensi, TU Delft

IsMaOan is a Kesert city in tOe TiKKle oM tOe Iranian Wlateau� next to tOe A͊yanKeO 9΍K. TOe 
paper demonstrates how the planners of Isfahan during the Safavid era were able to inhabit its 
plain despite the limitations of this desert landscape, such as lack of water, especially during 
warT seasons� extreTe water Åuctuation oM tOe river� anK Woor soil conKitions. TOrouNO 
ͧstͧnI͊t� or tOe NraKual nurturinN oM its inOerent NeoloNical anK ecoloNical continNencies 
and the entanglement of soil, water, and air, as well as the infrastructure and architecture 
of locks, underground dams, pigeon towers, and gardens, they were able to activate the 
“latent potentialities” of this plain.

Keywords: Īstīnbāt - Zāyandeh Rūd - Isfahan - desert

Visible yet hidden waters: Isfahan lives with the desert

Acque visibili eppur nascoste: Isfahan vive con il deserto

Territorio e geografia di 
Isfahan (disegno di N. 
Razavian e N. Sanaan 
Bensi, 2022)

Isfahan’s territory and 
geography (drawing by N. 
Razavian and N.Sanaan 
Bensi, 2022)



64 65

La rete di torri colombaie 
lungo il fiume (collage 
delle autrici su una 
fotografia di G. Gerster e 
un disegno di X. P. Coste)

The network of pigeon 
towers along the river 
(collage by the authors of 
a photo by Georg Gerster 
and a drawing by X.P. 
Coste)

Nel deserto, dove le fonti d’acqua facil-
mente disponibili come fiumi, stagni e la-
ghi sono rare, l’acqua è per lo più nascosta 
nelle profondità del terreno. A fronte delle 
diverse profondità a cui si trova, l’acqua 
può emergere in superficie solo attraverso 
processi e sistemi idraulici complessi come 
i qanāt1. Per estrarre un’entità invisibile, è 
necessaria una certa attitudine alla dedu-
zione, ovvero l’īstīnbāt. In arabo īstīnbāt si-
gnifica precisamente «capacità di ricono-
scere ciò che è nascosto» e «estrazione di 
acque sotterranee» (Dehkhoda Etymologi-
cal Dictionary). In simile contesto, l’acqua 
è una “potenzialità latente”, che richiede 
una ricerca attenta e precisa in grado di di-
scernerne i segnali, di portarla in superficie 
e, in altre parole, di renderla utilizzabile. 
Isfahan è una delle città più importanti 
dell’altopiano centrale iraniano. Si trova 
lungo il più importante fiume permanente 
della regione, determinando così l’acces-
sibilità e disponibilità di una effettiva fonte 
d’acqua. Tuttavia la vita di questa città del 
deserto e la sua difficile storia con il fiu-
me dimostrano il contrario. Rappresenta 
un eccellente esempio di come vivere con 
il deserto, accettandone i limiti e attivan-
do le sue “potenzialità latenti” attraverso 
l’īstīnbāt e gradualmente nutrendo le sue 
possibilità geologiche ed ecologiche. 
La maggior parte degli insediamenti dell’al-
topiano iraniano sono costruiti su coni al-
luvionali e in prossimità di linee di faglia in 
una condizione geologica dinamica, dipen-
dendo dalle loro potenziali risorse, quali le 
acque sotterranee. Al contrario, Isfahan 
si trova lungo il fiume Zāyandeh Rūd su 
una pianura tettonica relativamente piatta 
e stabile in un paesaggio desertico. Cio-
nonostante, fino al sedicesimo secolo, la 
città rimase distante dal corso d’acqua2 a 
causa della sua natura di fiume del deser-
to, le cui acque erano caratterizzate da una 
considerevole fluttuazione tra la stagione 
calda e quella fredda3. Inoltre l’agricoltura 
era impossibile lungo le sue rive a causa 
della scarsa qualità del terreno di argilla e 
calce, privo di componenti organiche. Tut-
to ciò rese lo Zāyandeh Rūd non una fonte 
d’acqua disponibile ma solo “potenziale”, 
determinando la necessità di attente modi-
ficazioni delle sue aree circostanti perché 
potessero essere abitate.
Nel 1598 il re safavide Shāh Abbās I scelse 
Isfahan come capitale4. Nel corso dei de-
cenni successivi la città si espanse verso il 
fiume e la sua immagine cambiò gradual-
mente da desolata cittadina a città prospe-
ra e ricca di vegetazione5. Come è avvenu-
ta questa transizione?

In a desert, where readily available water 
sources such as rivers, ponds, and lakes 
are rare, water is mostly hidden in the 
depths of the ground. Because of its 
variations in depth, this water can emerge 
over the surface only through complex 
processes and hydraulic systems, such as 
qanāt1. One reXuires a Åair Mor inMerence� 
or īstīnbāt, to extract an invisible entity. 
In Arabic, īstīnbāt means precisely «the 
ability to recognise what is hidden» and 
the «extraction of underground waters» 

(Dehkhoda Etymological Dictionary). In such 
a context, water is a “latent potentiality”, 
wOicO reXuires a careMul anK coTWreOensive 
search for signs to be discerned, brought to 
the surface, and, in other words, actualised. 
Isfahan is one of the most prominent cities 
on the central Iranian Plateau. It is located 
along the most important permanent 
river in the region, which implies access 
to an available and actual water source. 
/owever� reÅectinN on tOe liMe oM tOis Kesert 
city and its struggling story along the river 
shows otherwise: an excellent example of 
how to live with a desert, embracing its 
limitations and instead activating its “latent 
potentialities” through īstīnbāt and gradually 
nourishing its inherent geological and 
ecological contingencies.
Most settlements on the Iranian plateau are 
built over alluvial fans and close to the major 
fault lines in a dynamic geological condition, 
and they rely overtly on their potential 
resources, like underground waters. By 
contrast� IsMaOan sits alonN tOe river A͊yanKeO 
9΍K on a relatively Åat� staIle tectonic Wlain 
in a desert landscape. Despite this, until the 
sixteenth century, the city remained distant 
from the river2 because of the nature of 
this desert river, which had a considerable 
water Åuctuation Ietween warT anK colK 
seasons3. In addition, agriculture along the 
river’s shores was impossible due to the 
Woor Xuality oM tOe clayisO soil TixeK witO 
lime and devoid of organic components. 
SucO WroIleTs causeK A͊yanKeO 9΍K to 
become a “potential” source rather than 
an actual� availaIle one� wOicO reXuireK 
careful modification for the surrounding 
areas to be inhabited.  
In 15 �� tOe SaMaviK RinN� SO͊O AII͊s 
I, selected Isfahan as his capital4. Over 
the next few decades, the city expanded 
towards the river, and its image gradually 
changed from a barren small town to a 
green, prosperous city5. How did this 
transition happen?
It seems that Isfahan’s Safavid planners 
were aware of the city’s natural ground, 
earth layers, the peculiar condition of the 

1. Qanāt è un sistema 
tradizionale per captare 
e controllare le acque 
sotterranee, che ha in 
gran parte modellato 
il paesaggio iraniano 
ed è stato la base per 
abitarlo, costruirlo e 
prosperarvi. 

2 Anche durante il 
regno selgiuchide, 
quando Isfahan fu 
scelta come capitale 
dell’impero (1051-
1118), il territorio della 
città era limitato a dove 
si trova oggi piazza 
Naqsh-e Jahān, a pochi 
chilometri dal fiume.

3. Questo fiume aveva 
piena capacità durante 
i tre mesi invernali, 
quando la città ne 
aveva meno bisogno, 
e si inaridiva durante le 
stagioni calde, quando 
la città ne aveva più 
bisogno.

1. Qanāt is a traditional 
system for accessing and 
controlling underground 
water. It largely shaped 
the Iranian landscape 
and was the basis for 
inhabitation, construction, 
and prosperity. 

2. Even during the Seljuk 
reign, when Isfahan was 
selected as the capital of 
the empire (1051–1118), 
the city’s territory 
was limited to where 
toKay NaXsO-e 1aO͊n 
SXuare is locateK� a Mew 
kilometres away from 
the river. 

3. This river was at full 
capacity during the three 
months of winter, when 
the city needed it the 
least, and ran low during 
the warm seasons, 
when the city needed it 
the most. 

4. Dopo che Isfahan 
divenne capitale, la 
popolazione della città 
decuplicò, da circa 
80.000 a 650.000 
abitanti in meno di un 
secolo (Lockhart 1958, 
476-477).
4. After Isfahan 
became the capital, the 
population of the city 
grew tenfold, from about 
80,000 to 650,000 in less 
than a century (Lockhart 
1958, 476-477).



66 67

Sembra che i pianificatori della Isfahan 
safavide conoscessero il terreno naturale 
della città, gli strati di terra, la condizione 
peculiare del fiume, i potenziali serbatoi 
d’acqua, nonché le criticità come la sali-
nità del suolo. Sapevano che la città era 
costruita su differenti strati geologici con 
gradi di porosità e penetrabilità variabili. 
Lo strato superficiale del terreno è fatto di 
depositi alluvionali e pianeggianti alcalini, 
poveri di nitrogeno e di componenti orga-
niche, dunque inadatto ad essere piantato. 
Al di sotto si trova un altro strato di soffice 
sabbia eolia, che servì da serbatoio natu-
rale per la città e che gli abitanti scavarono 
per costruire pozzi di profondità compre-
sa tra i due e i sei metri (Tahvildar 1963, 
16; Al-Isfahani 1989, 83). Ancora più sotto 
si trova uno strato compresso di scisto e 
shale che trattiene l’acqua6. In questo sen-
so, la condizione geologica della pianura di 
Isfahan può essere considerata come una 
ciotola di ceramica sotterranea, un serba-
toio naturale alla scala urbana in grado di 
immagazzinare acqua per l’uso durante le 
stagioni calde. La domanda allora è: come 
alimentare questo serbatoio?
Il sistema di canali, o mādī7, deviava l’ac-
qua a monte e la distribuiva su un’ampia 
superficie lungo le rive settentrionali del 
fiume, aumentando la possibilità di pene-
trazione dell’acqua e di riempimento delle 
falde acquifere. È interessante osservare 
che lo strato superficiale di Isfahan non 
assorbe acque condensate e sporche, 
ma solo le acque chiare e pulite dei mādī 
(Al-Isfahani 1989, 83). Inoltre, attraverso i 
mādī8, l’incoltivabile strato superficiale al-
calino e salato veniva costantemente pu-
lito e il suo ph ridotto, così da preparare 
il terreno per la coltivazione. Una descri-
zione dettagliata della regolamentazione di 
questo elaborato sistema idrico, compresi 
gli aspetti legali, legati al tempo, locali e 
produttivi, può essere trovato in un docu-
mento comunemente conosciuto come 
Sheikh Bahāeī Scroll. Questo documento 
contiene molti termini usati per descrivere 
i diversi stati, spazi, strutture e attori legati 
all’acqua, rivelando il significato culturale 
dell’acqua nella vita quotidiana degli abi-
tanti (Sanaan Bensi and Razavian 2023).   
Inoltre la povertà di azoto del terreno ve-
niva contrastata dall’aggiunta del letame 
raccolto nelle torri colombaie, di cui ad 
Isfahan se ne potevano contare tremila 
(Chardin 1711, 30)! L’importanza e i be-
nefici del letame di piccione per i terreni 
agricoli erano tali che antichi manuali di or-
ticoltura come il Marefet-e Falāhat, scritto 
da Abdol Alī ibn Bīrjandī attorno al 1523, 

river and potential water reservoirs, and 
problems like soil salinity. They understood 
tOat tOe city was Iuilt on Kiќerent NeoloNical 
layers with varying degrees of porosity and 
penetrability. The topsoil consists of alluvial 
anK ÅooKWlain KeWosits tOat are alRaline� 
poor in nitrogen and organic components, 
and unsuitable for plantation. Below is 
another layer composed of soft aeolian 
sand that served as a natural reservoir for 
the city, which the inhabitants dug with 
shallow wells ranging in depth from two to 
six metres (Tahvildar 1963, 16; Al-Isfahani 
1989, 83). Underneath is a compressed 
layer of schist and shale that retains the 
water above6. In this sense, the geological 
condition of Isfahan’s plain could be 
considered an underground ceramic bowl, 
a natural reservoir at the scale of the city that 
can store water sWecifically Mor use KurinN 
tOe warT seasons. TOe Xuestion tOen 
became: how do we feed this reservoir? 
The system of water channels, or mādīs7, 
diverted upriver water and spread it 
over a large surface along its northern 
banks, increasing the possibility of water 
Wenetration anK fillinN uW oM tOe aXuiMers. 
Interestingly, Isfahan’s topsoil does not 
absorb condensed and dirty waters but 
only the light and clear waters of mādīs8 
(Al-Isfahani 1989, 83). Also, through 
mādīs, the uncultivable alkaline salty 
topsoil was constantly cleansed, and its 
PH was reduced to prepare the ground 
for cultivation. A detailed description of 
the regulation of such an elaborated water 
system, including legal, temporal, local, 
and productive aspects, can be found in 
a historical document popularly known as 
the Sheikh Bahāeī Scroll. This document 
also contains many terms used to describe 
Kiќerent states� sWaces� structures� anK 
actors related to water, revealing the cultural 
siNnificance oM water anK its connections 
to people’s daily lives (Sanaan Bensi and 
Razavian 2023).
Furthermore, the soil’s nitrogen poverty was 
improved by the manure collected in pigeon 
towers, of which there were about three 
thousand around Isfahan (Chardin 1711, 
�0�� TOe iTWortance anK Ienefit oM WiNeon 
manure for agricultural land were such that 
antiXue Oorticultural Tanuals liRe Marefet-e 

Falāhat� written Iy AIKol Alͧ iIn )ͧrQanKͧ 
in about 1523, had an entire chapter on 
keeping pigeons and architectural details of 
these towers.
After improving the soil condition, gardens 
were built as a prelude to the city’s growth 
towards the river. In most Iranian cities, the 
construction of qanāts and gardens was 

5. Si può seguire 
questa transizione 
grazie alle descrizioni 
che numerosi 
viaggiatori europei 
riportarono nei loro 
resoconti e diari di 
viaggio. Per esempio, 
nel 1599, solo un anno 
dopo che Isfahan 
divenne capitale, Abel 
Pinson, amministratore 
di Sir Anthony Shirley, 
scrisse nel suo 
rapporto: «Sepāhān 
(Isfahan) è grande, ma 
non vi sono né un bel 
castello né un palazzo. 
[…] ci sono pochi alberi 
nella città». Secondo 
queste affermazioni, 
Isfahan era come una 
città arida, diversa 
dall’immagine fornita 
trent’anni dopo da 
Sir Thomas Herbert, 
viaggiatore e storico 
inglese. Herbert visitò 
Isfahan negli ultimi 
anni del regno di Shāh 
Abbās I. Scrisse: 
«difficilmente si vedono 
case senza uno o 
più giardini pieni di 
cipressi». Secondo 
Tavernier, mercante e 
viaggiatore francese 
che visitò Isfahan nei 
primi anni del regno 
di Shāh Abbās II, 
«sembrava più una 
foresta che una città». 
Chardin, un gioielliere 
e viaggatore francese 
che visitò Isfahan 
circa vent’anni dopo, 
scrisse similmente: 
«Da qualsiasi direzione 
si osservi la città di 
Isfahan la si vede come 
una foresta o un bosco, 
su cui paiono volare, 
grazie ai suoi alberi, le 
cupole azzurre e gli alti 
minareti costruiti per 
recitare l’azan». Dopo 
centotrent’anni gli alberi 
che erano stati piantati 
diventarono così grandi 
che Cornelis de Bruijn, 
un artista olandese 
che visitò Isfahan tra 
il 1703 e il 1704, molti 
anni prima dell’assedio 
afgano, scrisse: 
«quando la vedi da 
fuori, nessuna parte di 
Isfahan è distinguibile, 
dal momento che tutte 
le sue moschee, torri o 
grandi edifici sono sotto 
l’ombra delle foglie 
degli alberi d’estate» 
(Stevens 1974).

5. One can follow 
this transition from 
the descriptions that 
numerous European 
travellers to Isfahan 
gave in their reports 
and travelogues. For 
example, in 1599, just 
one year after Isfahan 
became the capital, Mr. 
Abel Pinson, steward to 
Sir Anthony Shirley, wrote 
in Ois reWort! ­SeW͊O͊n 
(Isfahan) is large but 
there exists no beautiful 
castle or palace in it. […] 
there are a few number 
of trees in the city». 
According to this note, 
Isfahan was perceived 
as an arid city, which 
KiќereK MroT tOe iTaNe 
provided by Sir Thomas 
Herbert, a British traveller 
and historian, thirty years 
later. Herbert visited 
Isfahan in the last years 
oM SO͊O AII͊s I»s reiNn. 
He wrote: «One could 
scarcely see a house 
which did not have one 
or several gardens full of 
cypress trees».  According 
to Tavernier, a French 
merchant and traveller 
who visited Isfahan in the 
early years of the reign of 
SO͊O AII͊s II� it ­looReK 
like a forest than a city». 
Chardin, a French jeweller 
and traveller who visited 
Isfahan around twenty 
years later, likewise wrote: 
«From every direction we 
look at the city of Isfahan, 
we see it like a forest or 
woodland that, through 
its trees, azure domes 
and tall minarets, built for 
reciting azan, are raised». 
After 130 years, the 
planted trees had become 
so big that Cornelis de 
Bruijn, a Dutch artist who 
visited Isfahan between 
1703 and 1704, several 
years prior to the Afghans’ 
assault, wrote: «when 
you see it from outside, 
no part of Isfahan can be 
seen because all of its 
TosXues� towers� or larNe 
buildings are under the 
city’s shade of tree leaves 
in the summer» (Stevens 
1974).



68 69

riportavano interi capitoli sull’allevamento 
di piccioni e sui dettagli architettonici di 
queste torri. 
Una volta migliorate le condizioni del suo-
lo, furono costruiti dei giardini come prelu-
dio alla crescita della città verso il fiume. 
Nella maggior parte delle città iraniane, la 
costruzione di qanāt e giardini faceva par-
te del progetto di preparazione del terreno 
per lo sviluppo urbano. Costruire un giar-
dino con alberi infecondi era necessario 
per la divisione della terra, il nutrimento del 
suolo9, l’approvvigionamento di carburan-
te e l’umidificazione dell’aria. Parte dell’u-
midità che gli alberi assorbono dal terreno 
è rilasciata nell’aria attraverso le loro fo-
glie, creando nel deserto umidità e un mi-
croclima favorevole. Nelle città aride, dove 
la differenza di temperatura tra il giorno e 
la notte è estremamente alta, questo mec-
canismo affina e rarefà questa condizione, 
soprattutto ad Isfahan, dove i venti sec-
chi da nord e ovest sono particolarmente 
intensi: i venti forti, passando sopra bo-
schetti umidi e frondosi, diventano miti e 
piacevoli, favorendo la piacevole brezza di 
Isfahan spesso citata nei resoconti storici. 
I giardini di Isfahan erano un progetto a 
scala urbana. Piazza Naghsh-e Jahān, per 
esempio, fu costruita sopra l’antico giar-
dino Naghshe-e Jahān (Galdieri 1970) e 
il bouleverd Chārbāgh Khīābān10 era rico-
perto su entrambi i lati da giardini di pro-
prietà del re, degli ufficiali di corte o dei 
più abbienti della città. Il khīābān si esten-
deva per circa cinque chilometri e mezzo 
dal centro amministrativo (dowlat-khāneh) 
di Shāh Abbās I nel cuore della città fino 
al giardino reale di Hezār-Jārib sull’altra 
sponda del fiume. I giardini erano disposti 
su una griglia lungo l’asse centrale e cir-
condati da muri con motivi in mattoni fo-
rati. Gli alberi piantati su entrambi i lati del 
khīābān fornivano ombra ai passanti. L’ac-
qua scorreva al centro del khīābān grazie a 
un mādī, lungo il quale si trovavano piccole 
vasche d’acqua, dove le persone poteva-
no sedersi all’ombra e godere del suono 
e della frescura dell’acqua, creando una 
passeggiata pubblica per la città. I giardi-
ni ricoprivano i margini del fiume, creando 
argini morbidi particolarmente importanti 
durante le stagioni delle piene. 
Un’ulteriore misura per migliorare l’ali-
mentazione delle falde acquifere e la pe-
netrazione dell’acqua fu quella di ridurre 
la velocità del flusso del fiume e, soprat-
tutto, sigillare ogni potenziale via di fuga 
per l’acqua attraverso dighe sotterranee. 
Recenti indagini geologiche hanno chiarito 
che uno dei principali punti di fuga tettonici 

part of the land preparation project for the 
city’s development. Building a garden with 
barren trees was necessary for the division 
of land, soil nutrition9, fuel supply, and air 
moistening. Part of the moisture absorbed 
by the trees from the soil is released into the 
air through their leaves, creating humidity 
and a microclimate in the desert. In dry 
cities wOere tOe teTWerature Kiќerence 
between day and night is extremely high, 
tOis TecOanisT refines anK rarefies tOis 
condition, particularly in Isfahan, where the 
dry north and west winds were especially 
intense: strong winds, passing over moist 
and leafy groves, become gentle and 
enjoyable, turning into the pleasant breeze of 
Isfhaan as often noted in historical records. 
The gardens of Isfahan were a project on 
an urIan scale. NaNOsO-e 1aO͊n sXuare� Mor 
example, was built over the old Naghshe-e 
1aO͊n NarKen �.alKieri 1 �0�� anK CO͊rI͊NO 
2Oͧ͊I͊n10 (boulevard) was covered on both 
sides with gardens that belonged to the 
RinN� tOe court oѝcials� or tOe city»s wealtOy. 
The khīābān extenKeK aIout five to five anK 
a half kilometres from the administrative 
centre (dowlat-khāneh� oM SO͊O AII͊s I at 
the heart of the city to the royal garden of 
/ez͊r-1͊riI on the other side of the river. 
The gardens were set on a grid along the 
central axis and enclosed by walls with 
hollow brick patterns. The planted trees on 
both sides of the khīābān provided shade 
Mor Wassers-Iy. >ater ÅoweK tOrouNO tOe 
middle of the khīābān thanks to a mādī. 
Alongside the mādī, there were small pools 
where people could sit under the shade and 
enjoy the sound and coolness of the water, 
creating a public promenade for the city. 
The gardens covered the river’s margins, 
creating soft embankments that were 
esWecially iTWortant KurinN ÅooK seasons.
Another measure for better feeding the 
unKerNrounK aXuiMers anK iTWrovinN water 
penetration was to reduce the speed of 
tOe river»s Åow anK� Tore iTWortantly� to 
seal oќ any Wotential water escaWe routes 
through underground dams. Recent 
NeoloNical surveys clarifieK tOat one oM tOe 
main critical tectonic escaping points of 
Isfahan is located just underneath the 2O͊Q΍ 
Bridge, where the underground water basin 
gets close to the surface. The bridge was 
strategically located, and its foundation 
prevented the escape of water by damming 
it underground (Shah-Karami 2006, 87-88). 
The hydraulic system composed of mādīs 
and dam bridges works through multiple 
operations, such as damming, weiring, 
postponing, collecting, and slowing. The 
IriKNe Oas tOree Kiќerent levels� witO locRs� 

 

Nella pagina precedente, 
dall’alto:
Una vista del Chārbāgh 
Khīābān verso il centro 
reale e amministrativo 
(disegno di C. de Bruyn, 
1718)

Operazioni su più livelli 
del ponte Khājū (disegno 
di N. Razavian, 2022)

In the previous page, from 
the top:
A view MroT tOe CO͊rI͊NO 
2Oͧ͊I͊n towarKs tOe royal 
and administrative centre 
(drawing by C. de Bruyn, 
1718)

Multi-layered operations of 
2O͊Q΍ )riKNe �KrawinN Iy 
Nasim Razavian, 2022)

7. «In persiano antico 
mādī è mamar, ovvero 
un rigagnolo più stretto 
di un fiume e più 
grande di un ruscello 
[…]. Ramificazioni di 
mādī attraversavano 
526 villaggi situati a sei 
isolati da Isfahan, e la 
maggior parte di quei 
villaggi sono grandi 
quanto una città e 
una contea. Sei mādī 
attraversavano la città 
e ognuno di essi era 
diviso in ruscelli, a loro 
volta divisi in un certo 
numero di lat, che 
trasportavano l’acqua 
ai giardini, ai frutteti, ai 
parterre, al Chārbāgh 
khīābān e alle case. 
Forniscono acqua a 
quasi due terzi dei 
quartieri della regione» 
(Tahvildar 1963, 37-38).

In questa pagina:
Casa Qodsīyeh, XVII 
secolo, Isfahan (disegno 
di N. Sanaan Bensi e N. 
Razavian). Nelle case 
l’acqua veniva trasferita 
da un pozzo a un 
serbatoio posto più in alto 
in modo che, grazie alla 
gravità, i diversi ambienti 
potessero avere accesso 
all’acqua attraverso un 
sistema di tubazioni

In this page:
8oKsͧyeO /ouse� ?VII 
century, Isfahan (drawing 
by N. Sanaan Bensi and 
N. Razavian). In houses, 
water was transferred from 
a well to a tank located 
higher, so that, thanks to 
Nravity� tOe Kiќerent rooTs 
could access the water 
through a piping system

7. «Mādī in old Persian 
is mamar, which is 
rivulet narrower than a 
river and bigger than a 
stream […]. Branches of 
mādīs ran through 526 
villages situated at six 
blocks of Isfahan, and 
most of those villages 
are as big as a town 

6 .Gli ingegneri di 
Isfahan capirono che 
la parte superiore di 
questo strato non 
doveva avere aperture 
o crepe, altrimenti 
l’acqua
che scorreva nella 
falda acquifera 
sarebbe andata 
sprecata. Gli operai 
che scavavano 
i pozzi a Isfahan 
tradizionalmente
insegnavano ai loro 
apprendisti che, se 
avessero trapanato 
troppo, sarebbero stati 
maledetti dallo Sceicco 
Bahaei.
6. The Isfahani 
engineers recognised 
that the upper part 
of this layer should 
not have any gaps 
or cracks because, 
otherwise, the
water running in the 
aXuiMer woulK Ie 
wasted. Isfahani well-
diggers traditionally 
taught their apprentices 
that if they overdrill,
tOey woulK suќer SOeiRO 
Bahaei’s curse.



70 71

di Isfahan si trova proprio sotto al ponte 
Khājū, dove il bacino idrico sotterraneo si 
avvicina alla superficie. Il ponte era dunque 
stato posizionato strategicamente e le sue 
fondazioni impedivano l’uscita d’acqua 
creando una diga sotterranea (Shah-Kara-
mi 2006, 87-88). Il sistema idraulico com-
posto da mādī e ponti-diga funziona attra-
verso molteplici operazioni, come arginare, 
sbarrare, rinviare, raccogliere e rallentare. 
Il ponte ha tre diversi livelli con chiuse, 
cunicoli e gradini sul fondo per sigillare il 
fiume ed aumentare di circa due metri il 
livello dell’acqua sul lato superiore. Nella 
parte inferiore del fiume, cunicoli, gradini 
e pavimenti inclinati creano un complesso 
meccanismo che, oltre a rallentare il flusso 
dell’acqua, soprattutto durante la stagione 
delle piene, produce molta schiuma, bol-
le e, quindi, ossigeno, fornendo un habitat 
ideale per i pesci e attivando altre forme 
di vita oltre agli uomini (Sanaan Bensi and 
Razavian 2023).
In questo modo, ogni volta che il livello 
dell’acqua diminuiva, la chiusura del pon-
te Khājū determinava un innalzamento 
del livello del serbatoio e dei pozzi poco 
profondi delle aree residenziali, risolvendo 
così la carenza d’acqua nelle giornate esti-
ve. I piani superiori del ponte Khājū ospita-
no passeggiate pubbliche e numerosi īwān 
(balconi), trasformando l’intera struttura 
in un punto panoramico, che accoglie gli 
spettatori, un vero e proprio luogo di ritro-
vo per la città. A scala territoriale il ponte 
era parte di un più ampio sistema di circo-
lazione e una delle principali porte di ac-
cesso alla città. 
Un’altra strategia utilizzata dagli abitanti 
del deserto era quella di congelare l’acqua 
durante i brevi inverni e immagazzinare il 
ghiaccio per le lunghe e calde estati. Nel 
deserto le fredde notti invernali, l’aria sec-
ca e il vento che disperde le nuvole ridu-
cono la possibilità di nevicate, rendendo-
lo ideale per il processo di congelamento 
dell’acqua. L’architettura dello yakhchāl è 
l’esatta materializzazione di tutte queste 
delizie ecologiche e l’epitome della pura 
immaginazione. Ad Isfahan gli yakhchāl 
si trovavano in prossimità dei mādī, che 
li alimentavano. I produttori di ghiaccio di 
Isfahan approfittavano delle notti inverna-
li più fredde e immagazzinavano l’acqua 
in stagni poco profondi, spesso meno di 
cinquanta centimetri. Gli stagni erano cir-
condati da alti muri, che ne garantivano 
ombreggiamento e protezione dai venti 
per tutto il giorno. L’acqua congelata veni-
va rotta e immagazzinata strato per strato 
in pozzi profondi. Dopo qualche settima-

tunnels, and steps on the bottom to seal 
oќ tOe river anK raise tOe water level on tOe 
upper side by about two metres. On the 
lower side of the river, the tunnels, steps, 
anK sloWinN ÅoorinN create a coTWlex 
mechanism that, in addition to slowing 
Kown tOe water Åow� Warticularly KurinN tOe 
ÅooK season� also WroKuces a lot oM MoaT� 
bubbles, and hence oxygen, providing an 
iKeal OaIitat Mor fisO anK activatinN otOer 
forms of life besides humans (Sanaan Bensi 
and Razavian 2023). Thus, whenever the 
water level decreased, closing the river at 
2O͊Q΍ )riKNe raiseK tOe level in tOe reservoir 
and the shallow wells in residential areas, 
resolving the water shortage in the summer 
Kays. TOe uWWer Åoors oM tOe 2O͊Q΍ )riKNe 
provide strolling paths as well as several 
small īwāns (balconies), turning the whole 
bridge into an observation structure, hosting 
spectators and an actual gathering space 
for the city. On a territorial scale, the bridge 
was part of the broader circulation system 
and one of the main gates to the city.
Another strategy used by desert dwellers 
was to freeze the water during the short 
winters and store the ice for the long, hot 
summers. In the desert, the cold winter 
nights, the dry air, and the wind that 
disperses the clouds reduce the chance 
of snowfall, making it ideal for the freezing 
process of water. The architecture of 
yakhchāl is the precise materialisation of all 
these ecological delights and the epitome of 
pure imagination. In Isfahan, the yakhchāls 
were in proximity to the mādīs and fed by 
them. Isfahani’s ice makers took advantage 
of the coldest winter nights and stored the 
water in shallow ponds, often less than 
fiMty centiTetres KeeW. TOe WonKs were 
surrounded by tall walls, guaranteeing shade 
and protection from the wind throughout 
the day. The frozen water was broken and 
stored layer by layer in deep pits. After a few 
weeRs� wOen tOe Wit was filleK witO ice� it 
was covered with straw and mud until it was 
enough to protect the ice from melting when 
the hot days came. Many European visitors 
to Isfahan were surprised that everyone, 
even the poor, had access to clean ice and 
drank ice water in the heat of summer. 
Like other Iranian cities in the desert, 
Isfahan was built and grew based on 
īstīnbāt, despite being situated along a 
river. In Isfahan, the entanglement of soil, 
water, and air, the infrastructure, and the 
architecture sought to nurture the local 
capacities and a gradual revealing of its 
“latent potentialities”. A͊yanKeO 9΍K was 
regarded as a hidden source rather than 
an evident real one and became a cause 

9.Nel deserto, il 
terreno che non 
viene regolarmente 
pulito da piogge 
o inondazioni può 
essere pulito mediante 
drenaggio, ma lavare 
il terreno significa 
sprecare acqua. È 
meglio dunque iniziare 
piantando alberi che 
possano resistere alle 
condizioni povere e
alcaline del terreno.

9.In the desert, the 
soil that is not regularly 
cleaneK Iy rain or ÅooK 
should be cleaned by 
drainage. Washing soil 
means wasting
water, so it is best to 
start with planting trees 
that can withstand the 
alkaline and poor soil 
conditions.

Una vista verso gli stagni 
di ghiaccio degli yakhchāl 
di Isfahan (foto di P. 
Damadan, 2004)

A view towards the 
ice ponds of Isfahan’s 
yakhchāls (photo by P. 
Damadan, 2004)

8. Ogni casa aveva 
un serbatoio interrato 
che garantiva la 
ripulitura graduale delle 
acque brune e il loro 
assorbimento sotto 
terra.
Le case avevano anche 
cisterne per le feci, 
che non si potevano 
mescolare all’acqua 
dei serbatoi grazie alla 
bassa penetrabilità del
suolo. La cisterna 
doveva essere svuotata 
ogni giorno o molto 
spesso (Chardin 1994).

8. Every house had a 
soak well, which allowed 
the brown water to be 
slowly cleansed and 
absorbed underground. 
Houses also had a 
separate faeces tank, 
which did not mix with 
the water reservoir due 
to the low penetrability of 
the soil. The tank had to 
be emptied daily or within 
a short amount of time 
(Chardin 1994).

and county. Six mādīs 
ran through the city, 
and each of them is 
divided into brooks, and 
each brook is divided 
into a number of lat’s, 
transporting water to 
gardens, orchards, 
parterres, Chārbāgh 
khīābān, and houses. 
They supply water for 
almost two-thirds of the 
neighborhoods of the 
region» (Tahvildar 1963, 
37-38).



72 73

na, quando i pozzi erano pieni di ghiaccio, 
venivano coperti con paglia e fango in mi-
sura sufficiente a prevenire lo scioglimento 
del ghiaccio all’arrivo delle giornate calde. 
Molti visitatori europei erano sorpresi che 
tutti, anche i poveri, avessero accesso a 
ghiaccio pulito e bevessero acqua ghiac-
ciata nella calura estiva. 
Come altre città iraniane nel deserto, 
Isfahan venne costruita e si sviluppò sul 
principio dell’īstīnbāt, nonostante fosse si-
tuata lungo un fiume. Ad Isfahan l’intreccio 
tra suolo, acqua e aria, tra infrastruttura 
e architettura ha cercato di alimentare le 
condizioni locali, rivelando gradualmente 
le sue “potenzialità latenti”. Lo Zāyand-
eh Rūd era considerato come una fonte 
nascosta invece che reale ed evidente, 
diventando motivo di preoccupazione. 
Il ponte Khājū funzionava in modo simile 
alla linea di faglia naturale del paesaggio 
del deserto, che forma una diga geologi-
ca e blocca l’acqua sotterranea. D’altra 
parte, dal momento che la maggior parte 
delle città nel deserto venivano costruite 
su coni alluvionali dove le piene annuali 
riducono la salinità dei suoli, i mādī aveva-
no lo stesso compito. L’uso di escrementi 
umani e di piccione per migliorare le condi-
zioni del suolo è comparabile al processo 
di rinnovamento del terreno attraverso la 
sedimentazione delle inondazioni nei coni 
alluvionali di altre città desertiche dell’alto-
piano iraniano. 
Isfahan ci ricorda che nel deserto le fonti 
d’acqua disponibili dovrebbero essere uti-
lizzate come potenzialità. Qualsiasi attività 
estrattiva dovrebbe dunque essere basata 
sull’attenta considerazione delle modifi-
cazioni che le molteplici relazioni intricate 
potrebbero provocare su un territorio ap-
parentemente vuoto come quello del de-
serto. 

oM concern. TOe 2O͊Q΍ )riKNe oWerateK 
similarly to the desert landscape’s natural 
fault line, which dams geologically and 
hinders underground water. On the other 
hand, as most of the desert cities were built 
on alluvial Mans wOere tOe annual ÅooKs 
reduce the soil salinity, mādīs also had the 
same task. The use of human and pigeon 
excrement for improving the soil condition is 
also comparable to the soil renewal process 
tOrouNO ÅooK seKiTentation in alluvial Mans 
in other desert cities in the Iranian Plateau. 
The case of Isfahan reminds us that the 
available water sources in the desert 
should be treated as a potential. Thus, any 
extractive practice should carefully consider 
tOe ToKifications on tOe TultiWle entanNleK 
relationships hidden in a seemingly empty 
territory, such as the desert.

10. A differenza di 
bīābān, khīābān 
significa letteralmente 
sentiero di un giardino o 
luogo ricco di acqua e 
vegetazione. Il termine,
la cui etimologia non 
è definita in modo 
univoco, è stato usato 
nelle fonti storiche per 
riferirsi a diverse idee 
(Matini 1379, 57-99;
Sanaan Bensi 2018, 
169-203).

10.In contrast to Iͧ͊I͊n� 
ROͧ͊I͊n literally Teans 
a path in the garden or 
a place full of water and 
vegetation. The word 
has been
used in historical 
sources to refer to 
Kiќerent iKeas� anK tOere 
are KiќerinN views aIout 
its etymology (Matini 
1379, 57-99; Sanaan
Bensi 2018, 169-203).

La traduzione in italiano è di Cecilia Fumagalli | Italian translation by Cecilia Fumagalli 

Bibliografia / References

AL-ISFAHANI, M., SOTOUDEH, M. (1989) Nesf-i Jahān fī Ta‘rīf-i al-Isfahān. Tehran: Amir 
Kabir Publication.
AMIR-SHAHKARAMI, A. (2006) “Re-reading the engineering of Khājū Bridge”. Golestan-e 
Honar 6, 81-94.
BADI‘IE,  R. (1999) Joghrāfīyā-ye Mofasal-e Iran. Tehran: Eghbal.
BROWNE, EG.  (1901) Account of a Rare Manuscript History of Isfahan. Cambridge: Fellow 
of Pembroke College.
CHARDIN, J. (1994) Travelogue of Chardin. Tehran: Toos Press.
COSTE, P. X. (1867) Monuments Modernes de la Perse. Paris: Morel.
KRUSIŃSKI JUDASZ, T., MATTHEE, R. P. (2018) The History of the Late Revolutions in 
Persia: An Eyewitness Account of the Fall of the Safavid Dynasty. London: I.B. Tauris
FISHER, W. B. (ed) (1968) The Cambridge History of Iran. Vol 1. Cambridge: Cambridge 
University Press.
GALDIERI, E. (1970) “Two Building Phases of the Time of Šāh ‘Abbās I in the Maydān-i Šāh 
of Isfahan: Preliminary Note”. East and West, 20(1/2), 60–69.
HONARFAR, L. (1993) Ashnāyī bā Shahr-e Tārīkhī-ye Esfahan. Isfahan: Enteshārāt-e Golhā
LOCKHART, L. (1958) The Fall of the Ṣafavī Dynasty and the Afghan Occupation of Persia. 
Cambridge: Cambridge University Press.
MONSHI, E. (1930) History of Shah ‘Abbas the Great (Tārīk-e ʻālamārā-ye ʻAbbāsī), Vol. 2. 
Boulder Colo: Westview Press.
NAJAFI, E. (2023) Namak-nameh: Essays on Iranian Gusto. Tehran: Maan centre.
RAFI’IE MEHABADI, A. (1973) Āthār-e-Melli-ye-Esfahan. Tehran: Enteshārāt-e Anjoman-e 
Āthār-e Mellī.
SANAAN BENSI, RAZAVIAN, N. (2023) Hidden Waters: Isfahan. https://www.hiddenwaters.
net/isfahan-amsterdam/isfahan/territory (accessed on December 17 2023).
STEVENS, R. (1974) “European Visitors to the Safavid Court”. Iranian Studies, 7(3/4), 421–457 
TAHVILDAR ESFAHAN, M., SOTOUDEH, M. (1963) Joqāfīyā-ye Esfahān, Joqāfīyā-ye Rabī‘ī 
va Ensānī va Āmār-e Aṣnāf-e Shahr. Tehran: Tehran University Press.
TAVERNIER, J. B. (1958) Travelogue of Tavernier. Isfahan: Chapkhane-ye Parvin.



Chiuso in redazione nel mese di aprile 2024
Finito di stampare nel mese di maggio 2024 da Rotomail Italia S.p.A.


